
 الوسيط في الأصول

 
 

 الجزء الحادي عشر

 
 

 

 
 

 قاسم الطائي



 (2........)...................صول......الوسيط في علم الأ   



 (3).....................الحادي عشر.....................الجزء  

مثل حديث الرفع  قوله )قده(: ))وأما النقل: فالظاهر ان عموم

ما شك في جزئيته، فبمثله يرتفع الاجمال والتردد  قاضٍ برفع جزئية

 عما تردد امره بين الاقل والاكثر ويعينه في الاقل.

ليست بمجعولة،  -مثلًا -لا يقال: ان جزئية السورة المجهولة

وليس لها اثر مجعول، والمرفوع بحديث الرفع انما هو المجعول بنفسه 

أو اثره، ووجوب الاعادة انما هو اثر بقاء الامر الاول بعد العلم، مع انه 

 عقلي، وليس الا من باب وجوب الاطاعة عقلًا.

لأنه يقال: ان الجزئية وإن كانت غير مجعولة بنفسها الا انها 

 فعها.نتزاعها، وهذا كافٍ في صحة رمجعولة بمنشأ ا

لا يقال: انما يكون ارتفاع الامر الانتزاعي يرفع منشأ انتزاعه، 

 عنه. بالخاليوهو الامر الاول، ولا دليل اخر على امر اخر 

لأنه يقال: نعم، وإن كان ارتفاعه بارتفاع منشأ انتزاعه، الا ان 

اليها  -لة الدالة على بيان الاجتزاءالناظر الى الاد -نسبة حديث الرفع

نسبة الاستثناء، وهو معها يكون دالًا على جزئيتها الا مع الجهل بها، 

 كما لا يخفى فتدبر جيداً((.

 



 (4........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وأ ما البراءة النقلية فالظاهر امكان التمسك بمثل حديث الرفع، وأ نه بعمومه 

غير معلومة وبالتالي ينفي جزئية الجزء المشكوك، فيقال: ان جزئية الجزء المشكوك 

فهيي مرفوعة بحديث الرفع وبذلك يتعين كون الواجب هو الاقل المكون من تسعة 

اجزاء لا الاكثر المكون من عشرة اجزاء، وبذلك يرتفع الاجمال والتردد عما تردد 

امره بين الاقل والاكثر وتعيّنه في الاول، فتكون ادلة البراءة الشرعية حاكمة على 

ذا فرض اجمالها وترددها بين الاقل والاكثر ومعيّنة لها في الاقل ادلة الصلاة ا

رافعة لاجمالها بحسب الظاهر، اي انها ترفع مرتبة من مراتب الحكم وهي مرتبة 

 .(1)التنجز، واما الحكم من اصله فلا ترفعه

لا يقال: يشترط في الشيء المرفوع بحديث الرفع ان يكون امراً مجعولًا أ و 

عليه اثر مجعول من قبل الشارع، اذ لو لم يكن كذلك فيكون شمول امراً يترتب 

الحديث له لغواً. ومن الواضح ان جزئية الجزء المشكوك ليست مجعولة ولا يترتب 

 على جزئيتها اثر مجعول، فيكون شمول الحديث لها لغواً.

اما انها ليست مجعولة فل ن جزئية الجزء امر منتزع من الامر المركب فمثلًا 

ندما يأ مر الشارع بالصلاة المفروض تركبها من الركوع والسجود والقيام..الخ، ع 

فالعقل ينتزع من هذا الامر ان الركوع جزء والسجود جزء ونحو ذلك، فالجزئية 

من الامور الانتزاعية وليست من الامور المجعولة من قبل الشارع ابتداءً 

ن السجود جزءً ونحو ذلك، واما  واس تقلالًا اذ لم يرد من الشارع ان الركوع جزءً  وا 

انه لا يترتب عليها اثر مجعول فل ن الاثر المتصور للجزئية هو اعادة الصلاة، بمعنى 

ان السورة لو كانت جزءٍ مثلًا ولم يأ ت بها المكلف فيترتب على ذلك وجوب 

اعادة الصلاة، ولكن ذلك باطل فا ن وجوب الاعادة من اثار بقاء الامر الاول 

بالصلاة لا من اثار جزئية السورة، فاذا لم يأ ت المكلف بالسورة فيترتب  المتعلق

على ذلك بقاء الامر بالصلاة وعليه تجب الاعادة لا ان وجوب الاعادة مترتب 



 (5).....................الحادي عشر.....................الجزء  

على جزئية السورة مباشرة هذا مضافٌ الى ان وجوب الاعادة من الاثار العقلية 

و خصوص الامر الاول المتعلق لا من الاثار الشرعية المجعولة، والاثر الشرعي ه

 بالصلاة.

ن لم تكن مجعولة اس تقلالًا بل هي  نه يقال: ان جزئية السورة مثلًا وا  فا 

تبع جعل منشأ  انتزاعها وهو الامر بالصلاة، وحينئذٍ يقال انه لا يشترط ب مجعولة 

في تطبيق حديث الرفع على شيء ان يكون ذلك الشيء مجعولًا ابتداءً 

 كفي جعله بالتبع لجعل منشأ  انتزاعه.واس تقلالًا، بل ي

ن امكن تطبيق حديث الرفع عليها  لا يقال: ان جزئية الجزء المشكوك وا 

بالبيان السابق الا ان غاية ما يثبت بذلك هو نفي الامر المتعلق بالاكثر ولا 

عن الجزء المشكوك، اللهم الا بواسطة اللازم  (2)يثبت امراً اخر بالاقل الخالي

اد حديث الرفع اصل عملي والاصل لا يثبت لوازمه العقلية ل نه يكون العقلي ومف

 مثبتاً وهو ليس بحجة.

نه يقال: ان دليل الرفع حاكم على ادلة الاجزاء ناظر اليها وموجب لحصر  فا 

جزئيتها بحال العلم فقط دون الجهل، أ و يقال انه حاكم على الامر الاول المتعلق 

عليه من الجزء المشكوك في حال الجهل وحينئذٍ بالاكثر رافع لوجوب ما اش تمل 

بانضمام حديث الرفع الى ادلة الاجزاء أ و دليل الامر الاول يكون دليلًا على 

وجوب الخالي عن الجزء المشكوك فلا يكون الخالي عنه بلا امر كما لا يخفى.. 

ذكره في العناية
1

. 

اجزاء الصلاة وبعبارة: ان حديث الرفع يس تثني صورة الجهل بكل جزء من 

وعليه تكون جزئية الجزء مختصة بصورة العلم، فاذا انضم حديث الرفع الى ادلة 

                                                 
1

 .219ص 4( العناية ج 



 (6........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الاجراء أ و دليل الامر الاول فتصبح النتيجة هو ان الواجب عند الجهل بجزئية 

 الجزء هو الاقل، اي ما عدا السورة فلا يكون الاقل خالياً عن الامر.

 .(3)ثم امر المصنف بالتدبر جيداً 

******** 

قال المصنف )قده( في تعليقته على الكتاب عند التعليق على قوله  (1)

وأما النقل )ما لفظه(: لكنه لا يخفى انه لا مجال للنقل فيما هو مورد حكم 

العقل بالاحتياط وهو ما اذا علم اجمالًا بالتكليف الفعلي ضرورة انه ينافيه رفع 

ا لم يعلم به بل علم مجرد ثبوته واقعاً الجزئية المجهولة وانما يكون مورده ما اذ

يعني لو لم يكن فعلياً )قال( وبالجملة الشك في الجزئية والشرطية وإن كان 

جامعاً بين الموردين الا ان مورد حكم العقل يعني الاحتياط مع القطع بالفعلية 

 .1ومورد النقل هو مجرد الخطاب بالايجاب.. )انتهى(

وردين وإن كان الشك جامعاً بينهما، ولكنه اقول: تفريق المصنف بين الم

فرّق بين حكم العقل حيث يقطع بفعلية التكليف وبين حكم النقل حيث لا 

قطع بفعلية التكليف، وانما هو مجرد الخطاب بالايجاب من دون ان يكون 

 فعلياً.

ولا وجه له، لأنه اذا كانت ادلة البراءة الشرعية حاكمة على ادلة الصلاة 

اهاا وترددها بين الاقل والاكرر ومعينة بها في الاقل كما ادعاه لو فرض اجم

المصنف كانت البراءة العقلية كذلك حيث يرتفع الاجمال والتردد بحسب 

الظاهر ويتعين الواجب في الاقل، فإن البراءة العقلية والشرعية انما ترفع جزئية 

                                                 
1

 .210ص 4( ذكره في العناية ج 



 (7).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الشيخ الانصاري التنجز من الحكم دون رفع اصله. وقد اشار الى هذا الجواب 

)قده( الا اذا كان في ذهن الآخوند مانعٌ ما عن جريان البراءة العقلية دون 

 الشرعية، والمانع المتصور عدة امور.. نذكر منها:

ما يتصور من المانعية هو ان يقال: ان الواجب الواحد له ملاك واحد، 

يث ان فلو كان في الاكرر فهو لم يحصل، وإن كان في الاقل فقد حصل، وح

الملاك الداخل في العهدة منجز على المكلف، وقد اشتغلت ذمته به يقيناً، فلابد 

 من الخروج عنه يقيناً وهو لا يحصل الا باتيان الاكرر.

 واجيب عنه بـ..

اولًا: ان الواجب كما هو مردد بين الاقل والاكرر كذلك الغرض مردد 

إما بذاتها لحسنها  -البينهما، إما بتصوير ان الغرض عبارة عن نفس الافع

فيكون  -الذاتي أو بعنوان حسن منطبق عليها في طول الامر بها كعنوان الاطاعة

الامر بلحاظ الغرض دائراً بين الاقل والاكرر، أو بتصوير ان الغرض يتولد من 

الفعل، وله مراتب عديدة وبعضها تحصل بالاقل ولا تستوفي كلها الا بالاكرر 

قائم ببعض المراتب أو كلها، أو بتصوير ان الغرض  ويشك ان الغرض الفعلي

المترتب على الفعل متعدد بعدد الافعال، فكل جزء يحقق غرضاً اعدادياً أو 

نهائياً، ولكن الكمال المطلوب في حصول مجموعها فيشك في ان الكمال في 

مجموع التسعة من الاغراض أو العشرة منها، ومع معقولية هذه التصاوير 

 ضاً دائر بين الاقل والاكرر فيجري عليه ما جرى على الواجب.فالغرض أي

 لا يقال: ان الغرض امر تكويني لا معنى لجريان مرل حديث الرفع عنه.



 (8........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

فإنه يقال: مضافاً الى كفاية البراءة العقلية والبراءة الشرعية بسائر ادلتها 

لرقل والعهدة التي جاءت بلسان رفع العقاب، ان الرفع هنا لا يراد به الا رفع ا

اي رفع الوظيفة، والغرض كالتكليف مستدعٍ لذلك فيمكن رفعه بالترخيص 

 الشرعي على حد رفع منجزية التكليف به.

 لا يقال: لا يعلم كون الغرض مركباً فلعله غرض واحد بسيط.

فإنه يقال: حيث لا يحرز وحدة الغرض وبساطته، فلا يتم البرهان 

ري البراءة عن احتمال وجود اكرر من واحد المذكور لاثبات الاحتياط بل تج

 وحداني لا يسقط الا بالاكرر.

وهذا الجواب غير تام، لأن الغرض لا يعلم الا من خلال الخطاب الذي 

تكفل المولى بايصاله الى المكلف، والمفروض انه مردد ومحتمل بين امرين كل 

ولى من الاخر منهما يحتمل ان يكون وراءه الغرض، وأحد الاحتمالين ليس بأ

 وحينئذ لابد من اتيان ما هو متيقن وترك ما هو مشكوك، وليس هو الا الاقل.

وما ذكره من التصاوير غير صحيح اذ يرد عليها ان لازمة الاكتفاء 

بالامترال الجزئي وإن لم يحصل الامترال الكلي ولا قائل به أو يقال بأن الامر 

ليه اتيان الباقي ليحقق الامترال الكلي يسقط منه ما أتى به من الافعال ويتعين ع

 وهو كما ترى.

مع ان فرض كون الغرض متولد من الفعل انما هو على القول بكون 

 صالح في نفس الجعل لا في المتعلق، والمجيب لا يقول به.الم



 (9).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وثانياً: ما ذكره المحقق المذكور من ان الغرض انما يتنجز عقلًا كالتكليف 

لى بجعل الحكم والاعتبار على وفقه وابراز مطلوبيته، بالوصول اذا تصدى المو

وما لم يربت هذا التصدي بالنسبة للاكرر فليس بمنجز، وما دام مؤمناً عنه 

 بالاصل فلا اثر لاحتمال قيام ذات الغرض بالاكرر.

واجاب عنه المحقق الخوئي )قده(: بأن الغرض الواصل بالعلم الاجمالي 

فلا يصح الرجوع الى ادلة البراءة الشرعية مع  لو لزم تحصيله على كل تقدير

الشك في حصول الغرض بالاقل، اذ غاية ما يدل عليه حديث الرفع وغيره من 

ادلة البراءة هو رفع جزئية الجزء المشكوك ظاهراً بمعنى عدم العقاب على 

تركه، وهو لا يدل على كون الغرض مترتباً على الاقل الا بالاصل المربت ولا 

 ه، فيجب الاتيان بالاكرر لاحراز حصول الغرض.نقول ب

والظاهر عدم دقة هذا الجواب اذ رفع جزئية الجزء المشكوك يعني الامر 

بالاقل الذي هو في ضمن الاكرر، وليس في الاقل المقابل للاكرر لنحتاج الى امارة 

هو تحقق الغرض  -صاحب الكفاية -لرفع الجزئية، وانما مقصود  المستدل

 عد رفع جزئية المشكوك بادلة البراءة.بالاقل ب

وما ذكره المحقق مبني على تعدد الغرض وعنوان المسألة ينفيه بل هو 

 غرض واحد مردد بين امرين ظاهراً.

نعم للمحقق الخوئي )قده( ان يقول ان رفع تعلق الامر بالاكرر  وتعيّنه 

صوله فيه لا بالاقل لا يلازم تعلق الغرض بالاقل اذ المفروض تحقق العلم بح

 مطلقاً.. وجوابه واضح اذ الغرض روح الحكم.



 (10........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قال في العناية: لم يكن المصنف محتاجاً في اثبات تعلق الامر بالاقل  (2)

الى دعوى حكومة حديث الرفع على دليل الجزء أو دليل الامر الاول المتعلق 

 بالاكرر بل كان يكفيه حكومة حديث الرفع على دليل الصلاة على اجماهاا

وترددها بين الاقل والاكرر فإنه رافع لاجماهاا معين هاا في الاقل كما اعترف 

بذلك عند قوله ) فبمرله يرتفع الاجمال والتردد عما تردد امره بين الاقل والاكرر 

وتعيّنه في الاول فاذا ارتفع الاجمال والتردد وتعين الصلاة في الاقل كان الامر 

 قهراً بالاقل لا بالاكرر(. الذي تكفله دليل الصلاة متعلقاً

وهو صحيح على ما قلناه في التعليقة السابقة بأن المتعين هو الاقل الواقع 

في ضمن الاكرر الا الواقع في مقابله.. ويأتي فيه ما ذكرناه من المناقشات 

 السابقة.

 ويمكن تفسير التدبر جيداً بـ: (3)

تاجاً في اثبات تعلق أولًا )ما ذكر في العناية(: ان المصنف لم يكن مح

الامر بالاقل الى دعوى حكومة حديث الرفع على دليل الجزء أو على دليل 

الامر الاول المتعلق بالاكرر بل كان يكفيه حكومة حديث الرفع على دليل 

الصلاة على اجماهاا وترددها بين الاقل والاكرر فإنه رافع لاجماهاا معينة هاا 

ه بمرل قوله: )فبمرله يرتفع الاجمال والتردد عما في الاقل كما تقدم الاعتراف من

تردد امره بين الاقل والاكرر ويعينه في الاول، فاذا ارتفع الاجمال والتردد وتعين 



 (11).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الصلاة في الاقل كان الامر الذي تكلفه دليل الصلاة متعلقاً قهراً بالاقل لا 

 .1بالاكرر(

على  ليس فيه دلالة ثانياً )ما ذكره المشكيني )قده((: ان دليل المركب

كرر، واذا فرض كون حديث الرفع ااكتاً الا عن تعلق الامر الفعلي بالاقل والا

نفي الامر عن الاكرر، فكيف يقتضي الجمع بينهما مع دليل الاجزاء المعلومة 

 توجه امر نفسي بالاقل؟

وثالراً: لعله ان حديث الرفع بعد ضمّه الى دليل الجزء لا يعين كون هذا 

ذاك جزء بقدر ما يقال رفع جزئية المشكوك منها وأنه ليس بجزء، وأما جزء و

جزئية الاخرين فهي متعينة بنفس دليلها فلا حاجة الى ضم حديث الرفع 

 اليها.

                                                 
1

 .219ص 4( العناية ج 



 (12........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 قوله )قده(: ))وينبغي التنبيه على امور:

الاول: انه ظهر مما مر حال دوران الامر بين المشروط بشيء 

ن وعامّة الحيوان، وأنه لا مجال ها هنا ومطلقه، وبين الخاص كالانسا

للبراءة عقلًا، بل كان الامر فيهما اظهر، فإن الانحلال المتوهم في الاقل 

والاكثر لا يكاد يتوهم ها هنا؛ بداهة ان الاجزاء التحليلية لا تكاد 

في ضمن الصلاة  -مثلًا -تتصف باللزوم من باب المقدمة عقلًا، فالصلاة

موجودة بعين وجودها، وفي ضمن صلاة اخرى فاقدة  المشروطة أو الخاصة

 لشرطها وخصوصيتها تكون متباينة للمامور بها، كما لا يخفى.

نعم لا بأس بجريان البراءة النقلية في خصوص دوران الامر بين 

المشروط وغيره، دون دوران الامر بين الخاص وغيره؛ لدلالة مثل حديث 

ته، وليس كذلك خصوصية الرفع على عدم شرطية ما شك في شرطي

الخاص، فإنها انما تكون منتزعة عن نفس الخاص، فيكون الدوران بينه 

 وبين غيره من قبيل الدوران بين المتباينين فتامل جيداً((.

 

 تنبيهات

ان دوران الامر في الواجب على انحاء  (4)الاول: ))الشك في الشرط((

زاء أ و من عشرة اجزاء واخرى اً من تسعة اجمركبتارة يدور امره بين ان يكون 

يدور امره بين ان يكون هو المطلق أ و المشروط كما لو تردد المكلف في ان 



 (13).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الواجب عليه هي الصلاة بشرط الاس تقبال أ و هي الصلاة المطلقة، وثالثة يدور 

امره بين ان يكون هو العام أ و الخاص، كما اذا تردد المكلف في ان المطلوب في 

 كر أ و خصوص التسبيةة الصغرى.السجود هو مطلق الذ

وقد تقدم الكلام في النحو الاول وهو جريان البراءة النقلية دون العقلية، 

وأ ما النحو الثاني وكذا الثالث فالكلام فيهما في مقامين، مقام البراءة العقلية ومقام 

 البراءة النقلية.

البراءة العقلية في اما البراءة العقلية فهيي لا تجري فيهما بالاولى، حيث لم تجر 

النحو الاول فعدم جريانها في هذين النحوين يكون بطريق اولى، وذلك ل ن 

ن امكن تصوره هناك فلا يمكن تصوره فيهما،  الانحلال المتوهم في النحو الاول وا 

ما بالوجوب النفسي أ و  ن البيان السابق للانحلال الى علم تفصيلي بالاقل ا  فا 

لى شك بدوي بالوجوب الغيري في ضمن الا كثر اذا كان هو الواجب واقعاً وا 

بالاكثر وعليه فتجري البراءة عن الاكثر المشكوك بالشك البدوي، لا يكاد يتوهم 

ن الجزء الخارجي مما يمكن فيه دعوى اتصافه بالوجوب الغيري المقدمي  في المقام فا 

ن كان العرف يرى المج موع ل ن كل جزء خارجي وجود غير وجود الجزء الاخر وا 

وجوداً واحداً، وهذا بخلاف الجزء التةليلي كالشرط والمشروط، والجنس 

والفصل فلا وجود له خارجاً غير وجود المجموع المركب الواجب بالوجوب النفسي 

 الاس تقلالي.

هنا فلابد ان يقال: هكذا ان ذات  (5)وبعبارة: ان اريد تصور الانحلال

ذات الصلاة مما يعلم بوجوبها تفصيلًا  المشروط أ و ذات العام التي هي عبارة عن

ما بالوجوب الغيري وأ ما الزائد على ذلك وهي الشرط  ما بالوجوب النفسي وا  ا 

وخصوصية الخاص فهيي غير معلومة فتجري البراءة عنها، ولكن هذا البيان باطل، 

ل ن ذات الصلاة ليست جزءً خارجياً بل هي جزء تحليلي، بمعنى ان الموجود 



 (14........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لى خارجاً شيء  واحد هي الصلاة المشروطة والعقل يحللها الى ذات الصلاة وا 

الشرط والا فليس للشرط وجود اخر غيو وجود ذات الصلاة المشروطة يميزه 

عنها وهذا بخلافه في الجزء كالركوع والسجود وغيرهما، فا نهما اجزاء خارجية فلكل 

ءً تحليلياً فلا منها وجود مباين لوجود الجزء الاخر، ومع كون ذات الصلاة جز 

يمكن ان يتصف بالوجوب الغيري، ل ن ذات الصلاة في ضمن الصلاة المشروطة 

او الخاصة موجودة بعين وجودها، وفي ضمن صلاة فاقدة لشرطها أ و لخصوصيتها 

 فهيي مباينة لها فلا تكون مقدمة لها لتتصف بالوجوب الغيري.

دون الثالث وذلك لدلالة  وأ ما النقل فالبراءة النقلية تجري في النحو الثاني

مثل حديث الرفع على عدم شرطية ما شك في شرطيته وليس كذلك في 

خصوصية الخاص فانها منتزعة من نفس الخاص، فخصوصية التسبيح منتزعة من 

ن خصوصية  ذات التسبيح لا من شيء اخر وهكذا الحال في كل خاص فا 

منتزعة من نفس  الانسان مثلًا منتزعة من نفس الانسان وخصوصية الحجر

الحجر وهكذا، ومع كون الخصوصية منتزعة من نفس الخاص ومعنى ذلك ان 

الخصوصية مقومة لنفس الخاص ومع كونها كذلك فمرجع الشك في اعتبارها وعدم 

اعتبارها الى الشك في ان المعتبر هو الخاص مع اعتبارها أ و هو العام مع عدم 

مر بين المتباينين لا بين الاقل والاكثر اعتبارها وهذا عبارة اخرى عن دوران الا

الارتباطيين، اذ لا يوجد اقل متيقن في البين ومعه لا يمكن تطبيق البراءة على 

الخاص لنفيه لانها معارضة بتطبيقها على العام لنفيه، وهذا بخلاف الحال في 

ن الشرطية غير منتزعة من المشروط، كشرطية الاس تقبال فانها غير  الشرط فا 

عة من الصلاة المس تقبل بها حتى يكون الشك في اعتبارها راجعاً الى الشك منتز 

 في كون الواجب هو المشروط أ و المطل.

 .(6)ثم امر بالتأ مل جيداً 



 (15).....................الحادي عشر.....................الجزء  

******** 

: يقسم الجزء الى قسمين الخارجي والذهني، 1قال في العناية (4)

كالركوع وعرفهما بالقول: ان الجزء الخارجي هو ما يتركب منه المامور به 

 والسجود ونحوهما للصلاة.

والجزء الذهني هو الاتصاف الحاصل للصلاة مع الوضوء أو الستر أو 

الااتقبال ونحو ذلك ومرجع ايجاب هذا النحو من الاتصاف نفسياً الى ايجاب 

تلك الافعال غيرياً لحصول هذا الاتصاف كالصلاة المقيدة بالطهارة، واخرى 

ة خاصة متحققة في بعض افراد الطبيعة من صف -يقصد الاتصاف -يحصل

المتصفة بتلك الصفة دون البعض الاخر غير المتصف بها كما في الحيوان الناطق، 

والرقبة المؤمنة ونحوهما ومرجع ايجاب هذا النحو من الاتصاف الى ايجاب ذلك 

 البعض المتصف بتلك الصفة دون غيرها غير المتصف بها.

ن الشرط، والصحيح في تعريفهما ان يقال: وقد يقسم القيد الى قسمين دو

ان القيد )تارة( يكون القيدية مع المطلق في نظر العرف من قبيل الاقل والاكرر 

كالصلاة والصلاة مع القبلة أو الصلاة والصلاة مع الستر أو هي مع الطهارة 

 وغيرها من الامرلة بحيث اذا اتى بالمطلق بدون القيد فإن صلى لا الى القبلة أو

على وجه ناقص غير تام،  -المامور به -لا مع الستر صدق عليه انه اتى بالمطلق

 وهذا ما عبر عنه المصنف بالمطلق والمشروط.

                                                 
1

 .221ص 4( العناية ج 



 (16........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

واخرى: يكون المقيد به مع المطلق في نظر العرف متباينين اجنبيين 

كالحيوان والحيوان الناطق أو الرقبة والرقبة المؤمنة أو الماء وماء ارمان وهكذا، 

يث اذا اتى بالمطلق بدون القيد لم يصدق عليه انه اتى بالمامور به اصلًا بل بح

 اتى بشيء مباين اجنبي زائداً وقد عبر عنه بالعام والخاص.

: إما ان يعلم تعلق الامر بالمطلق وشك في تقيّده 1وقال المرحوم المشكيني

و من قبيل المطلق كما اذا احرزه انه قال المولى ))اعتق رقبة(( وشك في تقيّده، فه

 والمشروط.

وإما ان لا يعلم، بأن شك بأنه يتعلق الامر بعنوان الصلاة أو بعنوان 

 الجمعة المنحل الى الصلاة مع الخصوصية فهو من قبيل العام والخاص.

والصحيح هو ما عليه المشكيني )ره( وذلك ان كان النظر الى شيء واحد 

 والمشروط. وأنه مشكوك التقيد، فهو من قبيل المطلق

وإن كان النظر الى شيء متعدد وجوداً وكل واحد منهما بعنوان فهو من 

قبيل المتباينين اي العام والخاص، اذ العام له وجود كالحيوان غير وجود 

الخاص كالانسان، وهذا بخلاف المطلق والمشروط فإن المشروط هو المطلق المقيد 

 بقيد.

ن المؤمنة مما لا وجود هاا الا ومنه نعرف الخلط في كلام العناية، فإ

بوجود منشأ انتزاعها وهي الرقبة، وعليه فالرقبة والرقبة المؤمنة من قبيل المطلق 

والمشروط، والماء وماء الرمان من قبيل العام والخاص والامر واضح لأن للماء 

                                                 
1

 شكيني.تعليقة الم 259ص 4( الكفاية ج 



 (17).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وجود، ولماء الرمان وجود اخر غيره، والامر يسهل وانما قلنا الصحيح هو ما 

شكيني لأن ظاهر عبارة المصنف هو ذلك فما كان من قبيل الوجودين عليه الم

فعبر عنه بالعام والخاص، وما كان من قبيل الوجود الواحد فعبر عنه بالمطلق 

 والمشروط.

اورد صاحب العناية على المصنف )قده( بعد عدم اتصاف الاجزاء  (5)

حليلي كما تقدم شرحه التحليلية بالوجوب اصلًا.. بالقول )وفيه(: ان الجزء الت

بالتعبدي والتوصلي وإن لم يكن كالجزء الخارجي فإن الاجزاء الخارجية تركبها 

انضمامي ووجودات متعددة منضمة بعضها الى البعض، والاجزاء التحليلية 

تركبها عقلي وللمجموع وجود واحد ولكن مجرد عدم ااتقلال الجزء التحليلي 

ه بالوجوب بعد كونه امراً مقدوراً للمكلف في الوجود لا يكاد يمنع عن اتصاف

فيتمكن من ايجاده في الخارج ولو مع جزء تحليلي اخر كما اذا اتى بالجنس 

 مع فصل اخر أو اتى بالمقيد بدون قيده وهذا واضح ظاهر لدى التدبر.

ويرد عليه: عدم اتصاف الاجزاء بالوجوب الغيري فضلًا عن الاجزاء 

حوظة اااااً الا في طول التحليل، فهو حال تعلق التحليلية التي هي غير مل

الامر به لا وجود له الا في الذهن فلا يمكن وقوعه متعلقاً للاحكام، فلا يكون 

 مقدوراً كما ادعاه.

ثم ان المجموع له وجود واحد مع جزئه التحليلي فهو إما ان يوجد 

ل وفي مرله كمجموع أو لا يوجد كذلك، والشك في جزئه التحليلي شك في المحص

 لا تجري البراءة.



 (18........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 ويمكن ان يكون وجه التامل الذي ذكره المصنف )قده(: (6)

اولًا: لعل وجهه هو عدم بيان ضابط واضح للمطلق والمشروط يميزه عن 

العام والخاص، فما يقال انه من العام والخاص قد يكون من المطلق والمشروط 

 ل بالبراءة عن الاول.فاذا اجرينا البراءة عن الراني ينبغي ان يقا

وثانياً: ولعله امتداد لأولًا قبله، دعوى المصنف بأن الفاقد للشرط يكون 

مبايناً للواجد المامور بها، فانه لو كان مبايناً لجرى الاحتياط دون البراءة 

 لكونهما امران ااتقلاليان احدهما عن الاخر بعد فرض المباينة.

تزعة من نفس الخاص، بل هي وثالراً: لا معنى لكون الخصوصية من

منتزعة من ضم شيء اخر الى العام، حيث الخاص هو العام مع الخصوصية فلا 

 تكون منتزعة من نفس الخاص، بل من ضم آمر للعام.

ورابعاً: لو شرط المامور به فإن ذلك موجب لتعنون المامور به بعنوان 

وعليه لا يبقى الفرق  الخاص، وهذا العنوان متحد دائماً مع المامور به وجوداً،

 .1بين العام والخاص، والمطلق والمقيد.. ذكره المشكيني

اقول: ان كونه متحد الوجود مع المامور به، يجعلهما موجودان بوجود 

واحد، له حالتان حالة الشرط وحالة عدمه وفي مرله تجري البراءة دون ما اذا 

 ن هاما وجودان مستقلان، كالعام والخاص.اك

                                                 
1

 تعلقة المشكيني. -260ص 2( الكفاية ج 



 (19).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ه(: الثاني: انه لا يخفى ان الاصل فيما اذا شك في جزئية قوله )قد

نقلًا، ما ذكر في الشك في اصل وشيء أو شرطيته في حال نسيانه عقلًا 

فلو لا مثل حديث الرفع مطلقاً و ))لا تعاد(( في  الشرطية،الجزئية أو 

الصلاة لحكم عقلًا بلزوم اعادة ما أُخلّ بجزئه أو شرطه نسياناً، كما هو 

 ال فيما ثبت شرعاً جزئيته أو شرطيته مطلقاً نصاً أو اجماعاً.الح

ثم لا يذهب عليك: انه كما يمكن رفع الجزئية أو الشرطية في هذا 

ا بهذا الحال بحسب مالحال بمثل حديث الرفع، كذلك يمكن تخصيصه

الادلة الاجتهادية، كما اذا وجّه الخطاب على نحو يعمّ الذاكر والناسي 

شك في دخله مطلقاً، وقد دل دليل اخر على دخله في حق بالخالي عما 

الذاكر، أو وجه الى الناس خطاب يخصه بوجوب الخالي بعنوان اخر 

عام أو خاص، لا بعنوان الناسي كي يلزم استحالة ايجاب ذلك عليه 

بهذا العنوان؛ لخروجه عنه بتوجيه الخطاب اليه لا محالة، كما توهم 

ية أو الشرطية بحال الذكر، وايجاب لذلك استحالة تخصيص الجزئ

 على الناسي.. فلا تغفل((. المنسيالعمل الخالي عن 

 

 الثاني: في نقيصة الجزء سهواً 

اذا نسي المكلف الاتيان بجزء من الاجزاء كالسورة مثلًا فهل تجري البراءة 

عن وجوبها أ و لا؟ اي هل يحكم بصةة صلاته أ و لا؟ ويرى المصنف ان المسأ لة 



 (20........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

يات الاقل والاكثر الارتباطيين ومن جزئيات الشك في الجزئية أ و من صغر

الشرطية، وفيها تجري البراءة النقلية دون العقلية على ما بنى عليه في ما تقدم من 

دوران الامر بين الاقل والاكثر الارتباطيين حيث ان جزئية الجزء المنسي اذا 

ان كما لو لم يكن لدليل الجزء ما كانت مختصة بحال الذكر وغير شاملة لحال النس ي

أ و الشرط لفظياً من عموم يشمل حالتي الذكر والنس يان جميعاً كي يمنع عن البراءة، 

فتصح صلاة الناسي للجزء لرجوع الشك في صحة صلاته وبطلانها الى الشك في 

اي ان جزئية السورة في حالة النس يان وعدمها، فتجري النقلية لحديث  -الجزئية

ث لا تعاد المختص بالصلاة ولولاهما لحكم العقل بلزوم اعادة الصلاة في الرفع وحدي

من اخل بجزء أ و شرط نس يانًا، كما هو الحال فيما ثبت شرعاً جزئيته أ و شرطيته 

شرعاً لحالتي الذكر والنس يان، نصاً أ و اجماعاً المسمى عندهم اصطلاحاً ركناً حيث 

 كان عن عمد أ و سهواً. يكون الاخلال به مضراً بصةة الصلاة سواءً 

هذا وقد ذهب الش يخ الانصاري الى ان جزئية الجزء لا يمكن رفعها في 

حال النس يان، بل لابد ان تكون جزئيته ثابتة في حال النس يان كما هي ثابتة في 

حال الذكر.. بتقريب: ان ما كان جزءً في حال الذكر اذا لم يكن جزءً في حال 

اطب في حال النس يان بما عدا الجزء المنسي فيقال النس يان فمعناه ان المكلف مخ

مثلًا )يا ايها الناسي لا يجب عليك الجزء المنسي بل يجب عليك باقي الاجزاء( 

ولكن هذا الخطاب لا يمكن توجيهه الى الناسي ل نه غير ملتفت الى انه ناسي، ومع 

س يانه يصير عدم التفاته فلا يرى ان الخطاب موجه اليه، ومع فرض التفاته الى ن 

متذكراً وملتفتاً لا ناس ياً ومعه لا يرى نفسه مشمولًا للخطاب واذا التفت صار 

 متذكراً وخرج عن كونه ناس ياً.

انه كما يمكن رفع الجزئية أ و الشرطية في  (7)ويرد عليه: انه لا يذهب عليك

حال النس يان بحديث الرفع كذلك يمكن تخصيصهما بحال الذكر فقط بحسب الادلة 



 (21).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن رفع الا ن عدم قابلية الناسي لتوجيه الخطاب اليه بما سوى المنسي وا  جتهادية، وا 

الجزئية عنه في حال النس يان فرع امكان توجيه الخطاب اليه بما سوى المنسي غير 

 مقبول لامكان توجيه الخطاب الى الناسي بالباقي بنحوين:

يقال )يا ايها  النحول الاول: توجيه خطاب عام يعمّ الناسي والذاكر مثل ان

الناس كتب عليكم( ثم يوجه خطاب الى خصوص الذاكر فيكلفه بالجزء والشرط 

الذي نساه الناسي فيجب على الناسي ما سوى المنسي من دون توجيه خطاب 

 .(8)الناسي كي يتذكر وينقلب الموضوع ويخرج عن تحت الخطاب الموجه اليه

لمنسي ولكن لا بعنوان الناسي النحو الثاني: ان يوجه الى الناسي بما سوى ا

كي يلزم المحذور المتقدم من الانقلاب بل بعنوان يلازم الناسي وقد اش تهر التمثيل 

عندهم بالبلخمي او بعنوان خاص بالناسي مثل )يا صاحب القباء الاصفر لا يجب 

 ، فلا تغفل عما قلناه لك(.(9)عليك الجزء الفلاني

******** 

م لا يذهب عليك.. الادلة الاجتهادية( قد قول المصنف )قده(: )ث( 7)

)ره(: انه لا يذهب عليك انه كما يمكن رفع الجزئية 1فسرت من قبل المشكيني

أو الشرطية في هذا الحال بمرل حديث الرفع ما لا يعلمون كذلك يمكن 

تخصيصها بهذا الحال اي بحال الذكر بحسب الادلة الاجتهادية حديث رفع 

 النسيان.

: انه لا يذهب عليك انه يمكن  -كما هو عندي في الدفتر -وفسرها اخر

اي حال النسيان بمرل حديث الرفع  -رفع الجزئية أو الشرطية في هذا الحال

لأنه يمكن تخصيصها بهذا الحال بحسب.. وذلك لأن التمسك بحديث الرفع 

                                                 
1

 المشكيني. 275ص 4( الكفاية ج 



 (22........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

النسيان لنفي جزئية المنسي، هو فرع امكان توجيه الخطاب الى النااي بما عدا 

المنسي فاذا لم يمكن توجيه الخطاب الا بما عدا المنسي فلا يمكن التمسك 

 بحديث الرفع.

ويمكن تفسيرها بوجه اقرب الى ذوق المصنف )قده( بأنه لا يذهب عليك 

كذلك يمكن  -النسيان -انه يمكن رفع الجزئية أو الشرطية في هذا الحال

وقد اشار في العناية  تخصيصهما بحال الذكر فقط بحسب الادلة الاجتهادية،

 .1الى ذلك

اضاف في العناية وجهاً اخر في امكان توجيه الخطاب الى النااين ( 8)

وهو انه لا يجب ان يوجه الخطاب الى النااي الخارجي كي يتذكر وينقلب 

الموضوع بل يتعلق التكليف بكلي النااي ويقال ان النااي يجب عليه الاتيان 

المستطيع يحج والمسافر يقصر وهكذا، نعم لا  بما اوى المنسي مرل ما يقال

يمكنه النااي الخارجي الاتيان بما اوى المنسي بداعي هذا الامر المتوجه الى 

رى نفسه من صغرياته المندرجة فيه كي ياتي بما اوى يكلي النااي اذ لا 

المنسي بداعي هذا الامر ولكن لا يضر ذلك بصحته اذ لا يشترط عقلًا في صحة 

الخطاب امكان داعويته للمخاطب بل يكفي في صحة مقدورية متعلقة توجيه 

للمخاطب، وتظهر نتيجة الخطاب وثمرته بعد الاتيان بالفعل ورفع النسيان عن 

انه كان نااياً وإن النااي كان يجب عليه الاتيان  -حينئذ -النااي فإنه يعرف

                                                 
1

 .233ص 4( العناية ج 



 (23).....................الحادي عشر.....................الجزء  

به ثانياً اعادة أو  بما اوى المنسي وقد اتى به فلا شيء عليه فعلًا من الاتيان

 قضاءً.

ويلاحظ عليه: انه لا فرق بين توجيه الخطاب الى كلي النااي وإلى 

شخص النااي فإن كل ما ينطبق عليه الكلي لا يرى نفسه مشمولًا للخطاب 

وإن رآها انقلب الموضوع من النااي الى الذاكر، وهذا غير ما ذكره الشيخ 

في الخطاب هو النااي لا العنوان الشامل الانصاري )قده( لأن العنوان الماخوذ 

له ولغيره ليقال بامكان توجيه الخطاب الى الجامع ما بين النااي والذاكر، ولو 

كان كذلك فهو عين ما ذكره صاحب الكفاية من توجيه الخطاب الى ما يعمّ 

 الذاكر والنااي.

على  هذا مضافاً الى ان الخطابات الشرعية لم توجه اااااً بهذا العنوان

 فرض امكانه، فهو لم يقع مرله في الخطابات الشرعية.

وما ذكره من المرلية بالمستطيع، ان اراد به الذاكر والنااي للااتطاعة 

وإن المستطيع المتذكر يجب عليه دون النااي الا حين تذكره، فهو لا ياتي 

 بالنااي لأن تذكره يقلب موضوع المخاطب.

عل والاقتضائي ويصحح الخطاب وإن اراد به خصوص المستطيع الف

 بلحاظ الفعلي، فلا معنى له اذا وجه بعنوان النااي الفعلي والاقتضائي.

وما ذكره من كفاية المقدورية للمتعلق في صحة الخطاب، فالنااي لا 

 يكون قادراً حال نسيانه، اذ لا يرى نفسه مشمولًا للخطاب.



 (24........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ملازم له لأنه إما ان  اورد على امكان توجيه الخطاب للنااي بعنوان( 9)

يكون ملتفتاً الى الملازمة أو لا، فعلى الاول يلزم المحذور قهراً، وعلى الراني 

يصير ملتفتاً لا محالة فإنه يسأل عن وجه اختصاصه بالخطاب فيلتفت فيعود 

 المحذور أيضاً.



 (25).....................الحادي عشر.....................الجزء  

حال زيادة الجزء اذا  -مما مر -قوله )قده(: ))الثالث: انه ظهر

جب، مع عدم اعتباره في لوامها شرطاً أو شطراً في اشك في اعتبار عد

جزئيته، والا لم يكن من زيادته بل من نقصانه؛ وذلك لاندراجه في 

الشك في دخل شيء فيه جزءً أو شرطاً، فيصح لو أتى به مع الزيادة عمداً 

لولا  -تشريعاً، أو جهلًا قصوراً أو تقصيراً، أو سهواً، وإن استقل العقل

 م الاحتياط؛ لقاعدة الاشتغال.بلزو -النقل

على نحو لو لم يكن للزائد دخل  -نعم لو كان عبادة وأتى به كذلك

؛ فيهلكان باطلًا مطلقاً، أو في صورة عدم دخله  -فيه لما يدعو اليه وجوبه

لعدم قصد الامتثال في هذه الصورة، مع استقلال العقل بلزوم الاعادة مع 

 اشتباه الحال؛ لقاعدة الاشتغال.

وأما لو اتى به على نحو يدعوه اليه على اي حال، كان صحيحاً 

ولو كان مشرّعاً في دخله الزائد فيه بنحو، مع عدم علمه بدخله، فإن 

تشريعه في تطبيق الماتي مع المامور به، وهو لا ينافي قصده الامتثال 

 والتقرب به على كل حال.

تصحاب الصحة ثم انه ربما تمسك لصحة ما اتى به مع الزيادة باس

وهو لا يخلو من كلام ونقض وابرام خارج عما هو المهم في المقام، ويأتي 

 تحقيقه في مبحث الاستصحاب، ان شاء الله تعالى((.



 (26........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 الثالث: في حكم الزيادة عمداً أ و سهواً 

، كما لو اتى بالركوع مضافاً الى الركوع (10)اذا زاد المكلف في صلاته جزءً 

ان الجزء الركوع قد اخذ شرعاً جزءً بشرط عدم الزيادة  المطلوب، فتارة يفرض

عليه، واخرى يفرض انه اخذ لا بشرط من هذه الناحية، فعلى الاول لا يصدق 

على الاتيان بالركوع الزائد زيادة الجزء بل هو من النقيصة ل ن الركوع كان مشروطاً 

نه يصدق بعدم الزيادة ومع الزيادة فهو لم يأ ت بالركوع المطلوب، بخلا ف الثاني فا 

انه زيادة. والكلام يقع في النحو الثاني وأ نه اذا زاد  الاتيان بالركوع الثاني على

المكلف ركوعاً في صلاته وشك في ان الشارع هل اعتبر عدم الزيادة في الصلاة، 

 أ و لم يعتبرها؟ فماذا يكون الحكم في مثل هذه الحالة؟

مسأ لة الشك في الجزئية أ و  والجواب: ان المورد المذكور داخل تحت

الشرطية نظراً الى كونه من الشك في جزئية عدم الزيادة أ و شرطيته فيندرج في 

 الكبرى المتقدمة، وفيها تجري البراءة النقلية دون العقلية.

هذا كله من دون فرق بين كون الزيادة واقعة عمداً أ و سهواً أ و جهلًا 

بالصةة بعد اجراء البراءة النقلية، في غير قصوراً أ و تقصيراً، فعلى الجميع يحكم 

 العبادات.

ن الزيادة التي ياتي بها المكلف تارة يكون قاصداً امتثال  اما في العبادات، فا 

الامر بالصلاة على تقدير كون الزائد له دخل في الصلاة ولا يكون قاصداً 

على كل  -للامتثال على تقدير عدم الدخل، واخرى يكون قاصداً للامتثال مطلقاً 

اي سواءً كان له دخل ام لم يكن ولكنه في مقام العمل والاتيان بالواجب  -تقدير

 خارجاً يزيد فيه جزءً من باب التشريع أ و السهو أ و الجهل.



 (27).....................الحادي عشر.....................الجزء  

اما الصورة الاولى: فالصلاة فيها باطلة لعدم حصول قصد التقرب سواءً 

 مدخلية لها ويمكن ان يقال تبين ان للزيادة مدخلية فيها واقعاً ام لا اي تبين ان لا

انها تكون باطلة اذا تبين انه لا مدخلية للزيادة في الصلاة اذ لا يكون الامتثال 

حاصلًا في مثل ذلك اذا تبين ان لها مدخلية فيها تكون صحيةة بحصول الامتثال 

حينئذٍ، واما اذا لم يتبين للمكلف ان للزيادة مدخلية ام لا فيجب عليه فعل 

 نية لعدم احراز انه قد امتثل لاحتمال ان لا تكون مدخلية للزيادة.الصلاة ثا

وأ ما الصورة الثانية: فالصلاة فيها صحيةة ل ن المكلف قصد امتثال الامر 

على كل تقدير غاية الامر يكون مشرعاً في مقام الاتيان بالعمل خارجاً حيث اتى 

 .(11)على كل تقدير به مع الزيادة وهي لا تنافي كونه قاصداً امتثال الامر

ثم انه قد يس تدل على صحة الصلاة بعد الاتيان بالزيادة بالاس تصةاب 

فيقال ان الصلاة قبل الاتيان بها )بالزيادة( كانت صحيةة وبعد الاتيان بالزيادة 

يشك فيها )في بقاء الصةة( فتس تصحب، وتحقيق حال الاس تصةاب يجري وأ نه 

 .(12)ان شاء الله تعالىيجري هنا أ و لا يجري ياتي في بابه 

******** 

ذكر الشيخ الانصاري )قده( ان الزيادة للجزء تتصور على وجوه..  (10)

)احداها(: ان يزيد جزءً من اجزاء الصلاة بقصد كون الزائد جزءً مستقلًا كما لو 

 اعتقد شرعاً أو تشريعاً ان الواجب في كل ركعة ركوعان كالسجود.

ائد والمزيد عليه جزءً واحداً كما لو اعتقد ان )الراني(: ان يقصد كون الز

 الواجب في الركوع الجنس الصادق على الواحد والمعتدد.

)الرالث(: ان ياتي بالزائد بدلًا عن المزيد عليه بعد رفع اليد عنه إما 

اقتراحاً كما لو قرأ اورة ثم بدا له في الاثناء أو بعد الفراغ وقرأ اورة اخرى 



 (28........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ة أو دنيوي كالااتعجال وإما لايقاع الاول على وجه لغرض ديني كالفضيل

 فااد.. ثم قال:

والزيادة على الوجه الاول لا اشكال في فساد العبادة بها اذا نوى ذلك 

قبل الدخول في الصلاة أو في الاثناء لأن ما اتى به وقصد الامترال به وهو 

ما عدا تلك الزيادة المجموع المشتمل على الزيادة غير مامور  به وما امر به وهو 

لم يقصد الامترال به وأما الاخيران فمقتضى الاصل عدم بطلان العبادة فيهما 

لأن مرجع ذلك الى الشك في مانعية الزيادة ومرجعها الى الشك في شرطية عدمها 

 .1وقد تقدم ان مقتضى الاصل فيها البراءة

الوجه الاول واما المصنف فلم يشر الى الوجهين الاخيرين واشار فقط الى 

بقسميه من الجهل والتشريع كما قد اشار الى قسمي الجهل من القصوري 

 والتقصيري ولم يشر اليهما الشيخ، وقد حكم المصنف بما عرفت في الشرح.

علق في العناية على تسوية المصنف ما بين الجهل والتشريع في  (11)

طلان مطلقاً مستنداً الوجه الاول كما فعل الشيخ حيث حكم في الوجه الاول بالب

 الى ما ذكر آنفاً من ان المجموع المشتمل على الزيادة غير مامور به..الخ.

فإن الجاهل وإن فرض كونه مقصراً يستحق العقاب على ترك تعلمه 

واعتقاده كون الزائد دخيلًا في الواجب ولكنه قد اتى بما امر به وهو ما عدا تلك 

غايته انه قد زاد على ما امر به فإن كان الزيادة في ضمن الاتيان بالمجموع 

                                                 
1

 .237-236ص 4( نقله في العناية ج 



 (29).....................الحادي عشر.....................الجزء  

المامور به مشروطاً بعدم الزيادة فقد بطل والا صح والمفروض انه لم يعلم اشتراطه 

 به فتجري البراءة عنه ويبني على صحته.

كما انه لا وجه لتفصيل المصنف في التشريع وتصحيح عمل المشرع في 

للامترال على كل حال ولكن  بعض الصور فإن المشرع هب انه قد يكون قاصداً

مجرد ذلك مما لا يكفي في الصحة بعد اتصاف ما اتى به في الخارج بالقبح 

 والمبعدية من جهة التشريع في ارتباط الزائد بالاجزاء الواجبة وارتباطها به.

وبالجملة: فالمشرع في دخل الزائد في الواجب اواءً اتى به بقصد اي من 

 الزيادة عمله باطل غير صحيح.الوجوه السابقة في تصوير 

اقول: لعل مقصود الكفاية ليس هو التشريع في اصل الامر ليكون العمل 

بسط الامر  1باطلًا، بل يقصد بالتشريع في تطبيق الامر أو ما سماه المشكيني )ره(

بهذا الزائد فلا وجه للبطلان، ذلك لأنه قاصد لامر على تقدير تعلقه بالخالي 

 روض تحقق هذا الامر.عنه أيضاً، والمف

والغالب في الخارج هو الاخير لاايما في صورة الجهل المركب والنسيان 

وهذا واضح من عبارة المصنف، فإن تشريعه ي تطبيق المأتي مع المامور به وهو 

 لا ينافي قصد التقرب به على كل حال.

 وأما الاتيان بالزائد جهلًا ولو تقصيراً فلا يكاد يضر اذ المفروض ان

اشتراط العمل بعدمه غير معلوم فتجري البراءة عنه فيصح ولا يفسد هذا في 

الزيادة العمدية، وأما السهوية فقد الحقها الشيخ والمصنف بالنقيصة السهوية، 

                                                 
1

 تعليقة المشكيني. -280ص 4( الكفاية ج 



 (30........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

فقد حكم الاول ببطلان الصلاة، اذ الكلام في الزيادة القادحة عمداً، والمصنف قد 

على مسلكه في الاقل والاكرر الارتباطيين، حكم فيها بالبراءة النقلية دون العقلية 

فكذلك يقول في الزيادة حرفاً بحرف اذ مرجع الشك فيهما الى الشك في وجوب 

 الجزء أو الشرط في حال النسيان.

ثم قال: نعم الحق هو الحاق الزيادة السهوية بالنقيصة السهوية عيناً 

في حال النسيان اذا لم حيث جريان البراءة عقلًا ونقلًا عن الجزئية والشرطية 

يكن لدليل الجزء أو الشرط اطلاق يشمل حالتي الذكر والنسيان جميعاً فكذلك 

 في المقام..الخ، وهو الصحيح.

 بيان بعض العبارات التي وردت في الكتاب. (12)

قوله )قده(: )) ولو اتى به على نحو يدعوه اليه على اي حال، كان 

 لزائد فيه بنحو، مع عدم علمه بدخله..((.صحيحاً ولو كان مشرعاً في دخله ا

 هذا في مقابل قوله المتقدم.. ))نعم لو كان عبادة وأتى به كذلك..الخ((.

ومقصوده لو كان الفعل عبادياً وقد اتى به مع الزيادة عمداً تشريعاً فحكم 

اولًا بالصحة، فيما لم يكن الفعل عبادي، واما فيها فقد ااترنى بعض الصور 

صحة وهي صورة التشريع فحكم فيه بالبطلان في الجملة فيما لو كان من حكم ال

المركب عبادة، اذ المشرع ان لم يقصد الامترال الا على تقدير دخل الزائد فيه 

حيث تردد المصنف بين البطلان مطلقاً وبين البطلان اذا لم يكن دخيلًا واقعاً 

 فإنه لو كان دخيلًا واقعاً فلا قصور في الامترال.



 (31).....................الحادي عشر.....................الجزء  

عم لو اشتبه الحال وبقاء عدم العلم بالدخل فيجب عليه الاعادة لأنه ن

 قاصد للامترال على تقدير، والتقدير لم يعلم بحصوله.

وأما لو قصد الامترال على كل حال ولكنه مع قصده كذلك قد شرّع في 

دخل الزائد في الواجب فالعمل صحيح وأنه مشرع في تطبيق ما اتى به مع 

 قعي وهو لا ينافي قصده الامترال والتقرب على كل حال.المامور به الوا

قوله )قده(: ))مع عدم اعتباره في جزئيته والا لم يكن من زيادته بل من 

 نقصانه((.

ومعناه ان الجزء انما يعتبر جزءً اذا اخذ بنحو اللا بشرط، وأما لو اخذ 

، بعد ان اخذ بنحو بشرط لا فلا يعتبر جزءً لأن الزيادة عليه تكون من النقيصة

بشرط عدمها، فمع وجودها فما فرض جزءً فهو ليس بجزء، واذا لم يكن جزءً 

 فهو من نقيصة الجزء.

قوله )قده(: ))على نحو لو لم يكن للزائد دخل فيه لما يدعو اليه 

 وجوبه(( اي لم يقصد الامترال الا على تقدير دخل الزائد في الواجب.

دخله الزائد فيه بنحو مع عدم علمه  قوله )قده(: ))ولو كان مشرعاً في

بدخله..الخ(( ولو اتى بالعمل مشرعاً في دخل الزائد في الواجب حتى مع دخله 

 فيه واقعاً ولكنه لا يعلم بدخله فيه وبنى على دخله.



 (32........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قوله )قده(: ))الرابع: انه لو علم بجزئية شيء أو شرطيته في 

مطلقاً ولو في حال العجز  الجملة، ودار الامر بين ان يكون جزءً أو شرطاً

فيسقط  -عنه، وبين ان يكون جزءً أو شرطاً في خصوص حال التمكن منه

حينئذٍ على المامور به لا  -الامر بالعجز عنه على الاول؛ لعدم القدرة

على الثاني، فيبقى متعلقاً بالباقي، ولم يكن هناك ما يعيّن احد 

طاً، أو اطلاق دليل المامور به الامرين؛ من اطلاق دليل اعتباره جزءً أو شر

مع اجمال دليل اعتباره أو اهماله، لاستقل العقل بالبراءة عن الباقي، 

 فإن العقاب على تركه بلا بيان، والمؤاخذة عليه بلا برهان.

لا يقال: نعم، ولكن قضية مثل حديث الرفع عدم الجزئية أو 

 الشرطية الا في حال التمكن منه.

ال ها هنا لمثله؛ بداهة انه ورد في مقام فإنه يقال: انه لا مج

 الامتنان، فيختص بما يوجب نفي التكليف لا اثباته.

نعم ربما يقال: بأن قضية الاستصحاب في بعض الصور وجوب 

 الباقي في حال التعذر أيضاً.

ولكنه لا يكاد يصح الا بناءً على صحة القسم الثالث من استصحاب 

يين الموضوع في الاستصحاب، وكان ما تعذّر الكلي، أو على المسامحة في تع

مما يسامح به عرفاً؛ بحيث يصدق مع تعذره بقاء الوجوب لو قيل 



 (33).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بوجوب الباقي، وارتفاعه لو قيل بعدم وجوبه، ويأتي تحقيق الكلام فيه 

 في غير المقام((.

 

 الرابع: حال العجز عن الجزء أ و الشرط.

الجملة، فماذا يقتضي الاصل لو علم المكلف بجزئية شيء أ و شرطيته في 

جزئيته أ و شرطيته المطلقتين حتى مع التعذر، أ و يقتضي جزئيته أ و شرطيته في 

حال التمكن فقط، فمثلًا القراءة التي هي جزء من الصلاة، ولكن وقع الشك في 

جزئيتها مطلقاً حتى مع العجز عنها أ و انها جزء في حال القدرة فقط، فعلى الاول 

بالكل ل نه بعد عجزه عن الاتيان بالجزء لا يكون قادراً على الاتيان يسقط التكليف 

وعلى الثاني لم يسقط التكليف بالكل ل نه غير مكلف بالجزء  -الكل -بالواجب

الذي عجز عنه وانما هو مكلف به في حال القدرة عليه، فلو دار الامر بين كون 

تى في حال العجز عنه الجزء أ و الشرط بين ان يكون جزءً أ و شرطاً مطلقاً ح

وبين ان يكون جزءً أ و شرطاً في حال التمكن منه خاصة، فما يقتضي الاصل؟ 

بعد ان لم يكن هناك ما يعيّن احد الامرين من اطلاق دليل الجزء أ و الشرط 

الذي يعين كونه جزءً أ و شرطاً مطلقاً حتى في حال العجز ترتب على ذلك سقوط 

ن لم يكن له اطلاق، كما لو كان دليلًا لبياً، التكليف في حال العجز عنه، وا  

فيرجع الى اطلاق دليل الواجب مثل قوله تعالى ))اقيموا الصلاة(( الذي يقتضي 

ن لم يكن الاطلاق المذكور  وجوب الصلاة مطلقاً وفي جميع الحالات فهو و وا 

صول لدليل الواجب ثابتاً أ يضاً فيرجع الى البراءة العقلية لنفي وجوب الباقي لح

الشك بعد وقوع العجز عن الاتيان بالجزء أ و الشرط، في وجوب الباقي من اجزاء 

المامور به فهل هو ثابت أ و لا، وحيث لا يعلم ثبوته فيكون العقاب عليه بلا بيان 

 .(13)والمؤاخذة عليه بلا برهان



 (34........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

نعم في حال اطلاق دليل الشرط أ و الجزء وكان متعذراً فقد يقال بوجوب 

اعدة الميسور فانها حاكمة على اطلاق دليل الشرط أ و الجزء وس ياتي الباقي لق

 الحديث عنها.

لا يقال: ان التمسك بالبراءة العقلية لنفي وجوب الباقي انما يتم فيما لو لم يكن 

هناك دليل شرعي يدل على نفي جزئية الجزء كالقراءة مثلًا حال العجز، وأ ما اذا 

دالًا على بقاء وجوب الباقي، ومع دلالة الدليل امكن ذلك فيكون الدليل المذكور 

فلا تصل النوبة الى البراءة العقلية والدليل الشرعي المذكور يمكن ان يقال بوجوده 

 وهو حديث الرفع ل نه ينفي ثبوت جزئية السورة حال العجز.

قلت: انه لا يمكن تطبيق حديث الرفع في المقام ل ن لازم تطبيقه هو بقاء 

مع ان الحديث وارد مورد الامتنان وبه ينفي التكليف لا ان  وجوب الصلاة

ن شئت  يثبت تكليفاً، حيث ان مقتضى الامتنان هو نفي التكليف لا ثبوته، وا 

قلت: ان كان المقصود بتطبيق حديث الرفع هو نفي جزئية الجزء من دون اثبات 

ن كان المقصود هو نفي الجزئية واثب ات وجوب وجوب الباقي فهو غير مجدٍ، وا 

الباقي فهو غير ممكن ل ن الحديث مسوق للامتنان والامتنان يقتضي رفع التكليف 

 لا اثباته.

ان قلت: ربما يقال بامكان التمسك باس تصةاب وجوب الباقي فيما لو فرض 

ان العجز الذي طرأ  على المكلف كان بعد دخول الصلاة حيث كان قادراً على 

، وأ ما لو كان العجز ثابتاً قبل دخول الصلاة الجزء ثم طرأ  عليه العجز بعد ذلك

فلا مجال لاس تصةاب وجوب الباقي، ل ن الوجوب لا يكون ثابتاً قبل دخول 

 وقت الصلاة كي يس تصحب.

 ويمكن تقريب الاس تصةاب لوجوب الباقي باحد طريقين:



 (35).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الطريق الاول: هو اس تصةاب كلي الوجوب الجامع بين النفسي والغيري 

 قبل العجز كان كلي الوجوب ثابتاً له وبعد العجز اذا شك في فيقال: ان الباقي

بقائه فيس تصحب، فالمس تصحب هو كلي الوجوب للباقي لا الوجوب النفسي 

حيث لم يكن ثابتاً للباقي فيما س بق وانما كان ثابتاً للمجموع ولا الوجوب الغيري 

ن كان ثابتاً للباقي فيما س بق الا انه مقطوع الارتفاع بعد العجز، لانه بانتفاء  ل نه وا 

الوجوب النفسي للمجموع ينتفي الوجوب الغيري للباقي أ يضاً، ولكن يحتمل حدوث 

الوجوب النفسي للباقي ولاجل هذا الاحتمال يشك في بقاء كلي الوجوب 

 فيس تصحب.

ن لم  ن الباقي وا  الطريق الثاني: ان يس تصحب الوجوب النفسي للباقي، فا 

اً له بالدقة الا ان العرف بنظرة المسامحي حيث يرى يكن الوجوب النفسي ثابت

المجموع والباقي شيئاً واحداً لا ش يئين فيرى تبعاً لذلك ان الوجوب النفسي الذي 

كان ثابتاً للباقي فهو عين الوجوب النفسي الذي كان ثابتاً للمجموع شابقاً، وليس 

ن لم يكن ثابتاً له وجوبًا جديداً ويراه امتداداً وبقاءً لذلك الوجوب السابق ، وا 

 فيرى ان الوجوب السابق لم يكن امتداداً له ولا بقاءً.

قلت: ان الاس تصةاب المذكور بالطريق الاول هو من قبيل اس تصةاب 

، وهو غير جارٍ كما س ياتي توضيةه في بابه، ل ن (14)الكلي من القسم الثالث

نتفاء ذلك الفرد في اس تصةاب الكلي حيث ثبت الكلي في ضمن فرد ثم ينتفي با

ولكن شك في حدوث فرد جديد مقارن لارتفاع الفرد الاول، ولازم الشك 

المذكور هو الشك في بقاء الكلي فيس تصحب هذا الكلي، والحال في المقام كذلك 

ل ن كلي الوجوب كان ثابتاً في السابق للباقي في ضمن الوجوب الغيري والمفروض 

 يحتمل حدوث وجوب نفسي له )للباقي(. انتفاؤه جزماً بتعذر الجزء، وانما



 (36........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وأ ما الاس تصةاب بالطريق الثاني فهو مبني على كفاية وحدة الموضوع 

 بالنظر العرفي المسامحي وس ياتي تحقيقه في الاس تصةاب.

******** 

ااتقلال العقل بالبراءة عن الباقي انما يتم فيما لو لم تجر البراءة  (13)

على البراءة عن الباقي، لكونها اببية ولا يكاد  عن الجزئية أو الشرطية الواردة

يبقى مجال للبراءة عن الباقي التي تمسك بها الشيخ الانصاري والمصنف 

)قدهما( لأنها مسببية، والبراءة عن الجزئية أو الشرطية في هذا الحال اببية، 

وكذا لا يبقى مجال لااتصحاب وجوب الباقي ان تمت اركانه وقيل بجريانه، 

مسبب عن جريان البراءة عن الجزء أو الشرط فيما اذا لم يكن لدليله اطلاق لأنه 

يشمل حالتي القدرة والعجز، كما لو كان دليلًا لبياً كالاجماع لا اطلاق له، 

وشك في جزئية جزء أو شرطيته جرت البراءة عنه عقلًا ونقلًا عن الجزئية 

 .1عنايةالمتعذرة ومعينة لدليل الصلاة بالاقل.. ذكره في ال

ذكر الشيخ الانصاري )قده(: الى ان ااتصحاب وجوب الباقي من  (14)

القسم الراني من ااتصحاب الكلي نظير الشك في بقاء الحيوان المردد بين الفرد 

القصير والطويل، بدعوى ان الوجوب المتعلق بالمركب مردد بين تعلقه به على 

وب بتعذره أو على ان يكون جزءً ان يكون الجزء المتعذر جزءً مطلقاً فيسقط الوج

 له في حال التمكن فقط فيبقى التكليف بالباقي على حاله.

فيما وجه صاحب العناية انه شبّه وجوب الباقي في المسألة بالبياض 

المنبسط على جسم طويل اذا انفصل منه جزء فصار قصيراً فكما ان البياض 

                                                 
1

 .245-244ص 4( العناية ج 



 (37).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الطويل غايته انه قد ذهب  الباقي في الجسم القصير هو عين البياض في الجسم

بعضه بذهاب بعض معروضه تبدل حده بحد اخر فكذلك الوجوب المنبسط في 

المقام على المركب التام اذا تعذر بعض اجزائه فيكون الوجوب في المركب 

الناقص هو عين الوجوب الاول الذي كان منبسطاً على المركب التام غايته انه 

يظهر ان ااتصحاب وجوب الباقي ليس  قد يقول تبدل حده بحد اخر، ومنه

من القسم الرالث كما يقول المصنف ولا من القسم الراني كما يقول الشيخ 

 -شخص الوجوب -الانصاري )قده( بل هو من قبيل ااتصحاب الشخص

السابق المعلق بالمركب بناء على المسامحة العرفية في بقاء الموضوع وإن المركب 

طه هو عين المركب السابق في نظر العرف من قبيل الفعلي المتعذر جزئه أو شر

 .1نقص شيء يسير من الماء غير المضر بااتصحاب الكرية

 ويمكن تسجيل الملاحظة..

وهو ان يقال ان الجزء المتعذر هل هو مقوم للمركب أو ليس بمقوم فإن 

كان مقوماً للمركب فلا اشكال في عدم جريان الااتصحاب عند تعذره لعدم 

ضية المتيقنة والمشكوكة، وإن لم يكن مقوماً للموضوع ولم يصدر من وحدة الق

الشارع ما يبين ذلك، فالظاهر ايكال الامر الى العرف، وعليه يكون الموضوع 

متحداً في نظرهم أو غير متحد راجع الى نسبة المتعذر الى بقية الاجزاء فإن كانت 

حاب، وإن لم تكن معتداً النسبة معتداً بها فلا اتحاد للموضوع ليجري الااتص

 بها جرى الااتصحاب.

                                                 
1

 .249ص 4( العناية ج 



 (38........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 وعليه فما ذكره في العناية مبني على امرين:

 الاول: عدم كون الجزء المتعذر مقوماً للموضوع.

 الراني: كون نسبة التعذر غير معتد بها عند العرف.

واما ما ذكره الشيخ الانصاري )قده( من كونه من القسم الراني من 

 يقه في بابه ان شاء الله تعالى.ااتصحاب الكلي فتحق



 (39).....................الحادي عشر.....................الجزء  

قيل بكونه  ربماقوله )قده(: ))كما ان وجوب الباقي في الجملة 

مقتضى ما يستفاد من قوله صلى الله عليه وآله وسلم ))اذا امرتكم بشيء 

، وقوله ))الميسور لا يسقط بالمعسور((، وقوله 1فأتوا منه ما استطعتم((

ودلالة الاول مبنية على كون كلمة  ،2))وما لا يدرك كله لا يترك كله((

))من(( تبعيضية لا بيانية، ولا بمعنى الباء، وظهورها في التبعيض وإن 

كان مما لا يكاد يخفى، الا ان كونه بحسب الاجزاء غير واضح؛ 

 -ها هنا -لاحتمال ان يكون بلحاظ الافراد، ولو سُلّم فلا محيص عن انه

ن السؤال عن تكرار الحج بعد بهذا اللحاظ يراد؛ حيث ورد جواباً ع

، فقال 3امره به، فقد روي انه خطب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم

فقال:  -سراقة بن مالك ويروى -تب عليكم الحج. فقام عكاشة)ان الله ك

في كل عام يا رسول الله؟ فاعرض عنه حتى اعاد مرتين أو ثلاثاً، فقال: 

 لو قلت نعم لوجب، ولو وجب ما ويحك وما يؤمنك ان اقول نعم؟! والله

وإنما هلك من كان  تركتكماستطعتم، ولو تركتم لكفرتم، فاتركوني ما 

قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم الى انبيائهم، فاذا امرتكم بشيء فأتوا 

 (.تم، واذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوامنه ما استطع

                                                 
1

 .58ص 4( عوالي اللآلي ج 
2

 بق.( نفس المصدر السا 
3

 ( نفس المصدر السابق. 



 (40........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ظهر في دلالة الثاني أيضاً؛ حيث لم ي فيومن ذلك ظهر الاشكال 

عدم سقوط الميسور من الاجزاء بمعسورها؛ لاحتمال ايراده عدم سقوط 

 الميسور من افراد العام بالميسور منها.

هذا مضافاً الى عدم دلالته على عدم السقوط لزوماً؛ لعدم اختصاصه 

بالواجب، ولا مجال معه لتوهم دلالته على انه بنحو اللزوم، الا ان 

ا له من الحكم وجوباً كان أو ندباً، بسبب يكون المراد عدم سقوطه بم

سقوطه عن المعسور؛ بأن يكون قضية الميسور كناية عن عدم سقوطه 

ه هو ذلك، كما ان الظاهر من مثل )لا بحكمه؛ حيث ان الظاهر من مثل

( هو نفي ما له من تكليف أو وضع، لا انها عبارة عن عدم ضرر ولا ضرار

كلف؛ كي لا يكون له دلالة على سقوطه بنفسه وبقائه على عهدة الم

جريان القاعدة في المستحبات على وجه، أو لا يكون له دلالة على وجوب 

 الميسور في الواجبات على اخر فافهم((.

 

 قاعدة الميسور

التي مقتضاها هو وجوب الباقي في الجملة بعد تعذر الجزء أ و الشرط وهي 

 صلى الله عليه وأ له وسلم ))اذا مس تفادة من النبوي والعلويين، الاول منها قوله

امرتكم بشيء فأ توا منه ما اس تطعتم((ن الثاني قوله عليه السلام ))الميسور لا 

 يسقط بالمعسور((، الثالث قوله عليه السلام )) ما لا يدرك كله لا يترك كله((.



 (41).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ويرد على الاول منها: ان الاس تدلال به مبني على امرين هما كون )من( 

ولو كانت بيانية  -بقدر المس تطاع -يانيةن أ ي فأ توا بعضه ما اس تطعتمتبعيضية لا ب 

فالمعنى فأ توا ذلك الشيء ما اس تطعتم، وكذا لو كانت بمعنى الباء، حيث يصبح 

 المعنى فأ توا به ما اس تطعتم، وعلى هذا الاحتمال تكون الرواية اجنبية عن القاعدة.

سب الافراد، فا ن وكون )من( للتبعيض بحسب الاجزاء لا تبعيضية بح 

المركب على قسمين، قسم مركب بحسب الاجزاء كالصلاة فانها مركبة من الركوع 

والسجود ونحوهما، واخرى يكون مركباً بحسب الافراد مثل العلماء في قولنا ))اكرم 

ن كل عالم فرد من افراد العلماء، وهذا الاخير خارج عن محل الكلام،  العلماء(( فا 

نه  ان تعذر بعض الاجزاء وجب الاتيان بالباقي، وعلى هذا بخلاف الاول فا 

فالاس تدلال بالخبر الاول مبني على القسم الاول من المركب، وأ ن التبعيض 

المس تفاد من كلمة )من( هو التبعيض بحسب الاجزاء، وليس بحسب الافراد 

د حتى يصبح المعنى اذا امرتكم بشيء مركب من اجزاء فأ توا بالباقي من الاجزاء بع

ن )من(  ن كان تاماً وا  تعذر بعضها، ومع اتضاح الامرين نقول: اما الاول منهما وا 

ظاهرها في التبعيض ولكنه غير واضح كونه بحسب الاجزاء ولو سلم ظهور )من( 

التبعيضية بحسب الاجزاء فتوجد قرينة في خصوص الخبر عن ان التبعيض فيها 

جوابًا عن سؤال فيما يتعلق  بحسب الافراد وهذه القرينة هي ان الحديث ورد

ئل صلى الله عليه وأ له وسلم ان الحج واجب في كل عام ام هو  بالحج حينما س ُ

اذا امرتكم  -في جملة ما قال -واجب في عام واحد، فقال صلى الله عليه وأ له وسلم

بشيء فأ توا به ما اس تعطتم، ووجه القرينة ان المورد للاستشهاد بهذا الحديث هو 

عام، والتبعيض المتصور في مثل ذلك هو بحسب الافراد أ ي الاتيان  الحج في كل

 .(15)بالحج في بعض الس نين



 (42........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

راد من عدم لمومنه ظهر الاشكال في الخبر الثاني، حيث لم يظهر ان ا

سقوط الميسور بالمعسور هل هو عدم سقوط الميسور من اجزاء المركب 

عسورها، ولم يجزم بالاول ليتم بمعسورها أ و عدم سقوط الميسور من افراد العام بم 

 الاس تدلال بالخبر.

مع انه لم يظهر من عدم السقوط هو عدم السقوط لزوماً فلعل المراد منه 

عدم السقوط رجحانًا فلا يتم الاس تدلال على هذا المعنى، ولم يجزم بالاول لمناس بة 

تحب الحديث للمس تحبات، ومن الواضح انه لا معنى للقول بأ ن الميسور من المس  

يلزم ان لا يسقط بالمعسور منه والا لزم انقلاب المس تحب واجباً، نعم لو كان 

 -المراد من الميسور هو حكم الميسور لا نفسه امكن التمسك بالحديث ل ن المعنى

ان الحكم الثابت للميسور لا يسقط بتعسر امتثال الحكم الثابت للمعسور،  -حينئذٍ 

ن الحكم الثابت للميسور لا يسقط سواءً كان مس تحباً أ و واجباً، وبالجملة لو كان  فا 

المراد من الميسور هو نفسه وأ نه لا يسقط عن الوجوب بل يبقى في العهدة فيلزم 

اختصاص الحديث بالواجبات لا غير، لو فسّر عدم السقوط بلزوم عدم السقوط 

عدم  ويلزم عدم دلالة الرواية على وجوب الاتيان بالميسور من الواجبات لو فسّر 

السقوط برجحان عدم السقوط لا لزومه، بخلاف ما اذا فسّر الميسور بحكم 

الميسور حيث يشمل حينئذٍ الواجبات والمس تحبات ويكون الاس تدلال به تاماً 

ل نه يدل على ان حكم الميسور من الواجب لا يسقط بالمعسور وكذا حكم 

 مثل هذا الميسور من المس تحب لا يسقط بالمعسور منه، ولا اشكال في

الاس تعمال لكونه متعارف وهو نظير قوله صلى الله عليه وأ له ))لا ضرر ولا 

ن المراد من لا ضرر لا حكم ضرري تكليفياً كان أ و  ضرار في الاسلام(( فا 

 وضعياً.

 .(16)ثم ان المصنف قد امر بالفهم



 (43).....................الحادي عشر.....................الجزء  

******** 

لال قال المرحوم المشكيني في بيان مراد المصنف )قده( من الااتد( 15)

 بالحديث الاول ان دلالته متوقفة على امور:

الاول: ظهور صيغة افعل في الوجوب ليدل قوله صلى الله عليه وآله 

 )فأتوا( على وجوب الاتيان.

الراني: ظهور كلمة )من( في التبعيض، والا فلو كان ظاهراً في البيانية أو 

مور به لا لوجوب بمعنى الباء، فلا يكون متعرضاً الا لوجوب اتيان نفس المأ

 بعضه في حال تعذر البعض الاخر، وكذا لا يتم الااتدلال لو كان مجملًا.

الرالث: ظهورها في التبعيض المطلق، أو في خصوص التبعيض بحسب 

 الاجزاء، والا فلو كانت ظاهرة في التبعيض الافرادي أو مجملة فلا يفيد المدعى.

 وقد منع المصنف هذا الامر لوجهين:

 ، بل هذا الكلام من المجملات.ينمنع الظهور في احد الاوليالاول: 

الراني: لو الُم ظهورها في نفسها، الا بقرينة التطبيق على المورد ممنوع، 

حيث ان ظاهر قوله صلى الله عليه وآله ))اذا امرتكم..الى اخره( التفريع على 

دي متيقناً وجوب الحج في كل انة على نحو الااتغراق، فيكون التبعيض الافرا

منه بحسب هذا التفريع من حيث التخاطب، فلا ينعقد اطلاق في البين، فضلًا 

 عن ان يكون المراد خصوص التبعيض الاجزائي.

لوجهان: بأنه لا فائدة من الحمل على خصوص الافرادي، اوقد يرد 

 لمعلومية عدم السقوط لفرد بسقوط وجوب فرد اخر.



 (44........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الوجوبات بصيغة واحدة، ربما يتوهم  وفيه: انه لما كان منشأ جميع تلك

 بدفع هذا التوهم حاصلة. -حينئذٍ -السقوط، والفائدة

 ولكن الانصاف عدم تمامية الوجهين..

اما الاول: فلظهور الكلام في التبعيض المطلق لو لم ندّع ظهوره في 

 خصوص الاجزائي.

ت وأما الراني: فلمنع كونه من متفرعات وجوبه كل انة، بل من تفريعا

وجوبه في تمام العمر مرة، وأنه لا تفريع بحسب الافراد، اذ هو من كلام غير 

 المعصوم لا من كلامه، وقد رد بشدة للتنكير على انه غير مراد قطعاً.

وبعبارة: هو ظاهر في التفريع على ما هو الواقع المحقق، لا على ما هو 

 المفروض، فافهم.

الااتدلال لمنع المقدمة الرانية؛ ولكن مع ذلك كله فالانصاف عدم تمامية 

لأن هذا الكلام وإن كان في نفسه ظاهراً في التبعيض، الا انه غير ظاهر في المقام 

 فيه.. لوجوه:

الوجه الاول: ان الظاهر كونه متفرعاً على ثبوت الوجوب في تمام العمر 

ة، لا مرة، وأنه اذا كان كذلك فلابد من الاهتمام، وأنه لا يسقط الا عدم القدر

 انه عند تعذره لابد من اتيان بعضه.

الوجه الراني: اقترانه بقوله صلى الله عليه وآله ))اذا نهيتكم عن 

شيء....الخ(( اذ ليس المراد منه وجوب ترك بعض المنهي عنه عند عدم القدرة 

 على ترك جميع الاجزاء.



 (45).....................الحادي عشر.....................الجزء  

من جهة كون الامر بالاجتناب عن  -أيضاً -الوجه الرالث: اقترانه

لمنهي ارشادياً، ولو حمل قوله صلى الله عليه وآله ))فاذا امرتكم..الخ(( على ا

التبعيض في الاجزاء لكان مولوياً، ولو حمل على الاعم منه ومن التجزية في 

الافراد، فلابد من حمله بالنسبة الى الاول على المولوية؛ بخلاف ما ذكرنا، فإنه 

 .1.. فافهمبناءً عليه ارشادي صرف كالفقرة الرانية

وأما الراني فظاهر العبارة توقف دلالته على شيء لم يذكره المصنف 

وبدونه لا يتم الااتدلال، وهو احراز كون هذا الكلام في مقام بيان الحكم 

 الشرعي لا في مقام الاخبار عن طريقة العقلاء.

ثم اجاب عنه: بأن الحق انه لم يربت كون الكلام في مقام البيان اذ 

عليه احد امرين.. إما ما ذكره الشيخ )قده( من لزوم الكذب بناء على الدليل 

 كونه في مقام الاخبار، لأنهم ربما لا يتركون الميسور.

هو المشتمل على  -بناءً على هذا الفرض -وفيه: ان المراد من الميسور

مقدار من غرض الكل، والاخبار متعلق بحال العقلاء باعتبار الغالب منهم، ومع 

 القيود الرلاثة لا يلزم الكذب اصلًا.هذه 

وأما ما ذكره بعض محشي الراالة: من ان الكلام ممن هو منصوب لبيان 

 الاحكام الشرعية محمول على بيانها اذا لم يعلم وجهته.

 .2ففيه: منع واضح.. فالخبر غير دال على المطلب

                                                 
1

 تعليقة المشكيني. -302-301/ ص4( الكفاية ج 
2

 .304( المصدر السابق ص 



 (46........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وجب لاء اذ لا ماقول: لا معنى لكونه في مقام الاخبار عن طريقة العق

 هو من العقلاء فما معنى اخباره بطريقتهم، ولو كان اخباراً لذلك، ثم ان المخبر

عن طريقتهم فما معنى عدم السقوط، اذ لا معنى له بعد كونها طريقة هام الا اذا 

اريد اجزاؤها في مقام التشريع، وحينئذٍ لابد من التصدي لذلك، وأن ما يسر من 

 نه.. هذا بالنسبة الى الحديث الراني.التكليف لا يسقط بما هو معسور م

 اما الاول: فقد يقال بوجود قرائن تفيد كونه بلحاظ الاجزاء لا الافراد..

القرينة الاولى: اعراضه صلى الله عليه وآله والم عن اراقة، ولا معنى 

للاعراض الا لكون الكلام واضح ومفهوم واراد القائل صرفه عن وجهه اقتراحاً أو 

 اارائيل عندما طلب منهم مواى عليه السلام ان يذبحوا بقرة. لجاجاً كبني

القرينة الرانية: التهديد بعدم الامان لو قال صلى الله عليه وآله )نعم( 

لأن الوجوب المتكرر متوقف على قوله صلى الله عليه وآله ولا معنى يفهم من 

 ذلك الا ان التكرار غير مطلوب.

على اليسر دون العسر والمشقة، ولو وجب القرينة الرالرة: بناء الشريعة 

لشق عليهم فلم يقدروا على امتراله واذا تركوه كفروا، وهذه نتيجة لا يريدها 

 صلى الله عليه وآله لأنه ارال رحمة للعالمين.

: ان التفريع  -كما ذكره المشكيني في بيان مراد المصنف )قده( -الانصاف

ر مرة )بقرينة المورد( وأنه اذا كان انما هو على ثبوت الوجوب في تمام العم

كذلك فلابد من الاهتمام به، وأنه لا يسقط الا عند عدم المقدرة، لا ان المراد انه 

 عند تعذره لا يسقط الا ما تعذر منه وأنه لابد من الاتيان ببعضه.



 (47).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 ويمكن توجيه الفهم الذي ذكره بـ: (16)

قوط الميسور هو عدم اقوطه اولًا )ما ذكره في العناية(: انه لو فرض عدم ا

بنفسه، فهو مع ذلك مما يشمل الواجبات والمستحبات جميعاً من غير حاجة 

الى الالتزام بعدم اقوطه بما له من الحكم، بمعنى ان نفس الميسور باقٍ على 

حاله اواءً أكان واجباً أو مستحباً، فإن كان واجباً فهو باق على حاله أي 

 و باق على حاله أي مستحب.واجب، وإن كان مستحباً فه

ثانياً: لعله للاشارة الى ما ذكرناه عن المشكيني من ان الااتدلال موقوف 

على شيء لم يذكره المصنف، وبدونه لا يتم الااتدلال، وهو احراز كون هذا 

الكلام في مقام بيان الحكم الشرعي، لا في مقام الاخبار عن طريقة العقلاء ولم 

 يحرز.

لاشارة الى ظهوره في الميسور من الافراد لا انه محتمل ثالراً: لعله ل

 الظهور.



 (48........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قوله )قده(: ))وأما الثالث: فبعد تسليم ظهور كون الكل في 

الفعل  بباقيالمجموعي لا الافرادي، لا دلالة له الا على رجحان الاتيان 

عند تعذر بعض اجزائه؛ لظهور  -واجباً كان أو مستحباً -المامور به

 -لو سلم -في الوجوب (لا يُترك)ما يعمهما، وليس ظهور الموصول في

موجباً لتخصيصه بالواجب، لو لم يكن ظهوره في الاعم قرينة على ارادة 

خصوص الكراهة، أو مطلق المرجوحية من النفي، وكيف كان فليس 

 في غير المقام. فيه ظاهراً في اللزوم ها هنا ولو قيل بظهوره

عدة الميسور، هو صدق الميسور على ثم ان حيث كان الملاك في قا

الباقي عرفاً، كانت القاعدة الجارية مع تعذر الشرط أيضاً؛ لصدقه حقيقةً 

عليه مع تعذره عرفاً، كصدقه عليه كذلك مع تعذر الجزء في الجملة، 

وإن كان فاقد الشرط مبايناً للواجب عقلًا، ولاجل ذلك ربما لا يكون 

مورداً لها؛ فيما اذا لم يصدق  -أو لركنهاالفاقد لمعظم الاجزاء  -الباقي

 عليه الميسور عرفاً، وإن كان غير مباين للواجد عقلًا.

نعم ربما يلحق به شرعاً ما لا يعد بميسور عرفاً بتخطئته للعرف 

ا وان عدم العد كان لعدم الاطلاع على ما هو عليه الفاقد، من قيامه في هذا 

و بمعظمه في غير الحال، والا عد انه الحال بتمام ما قام عليه الواجد، أ



 (49).....................الحادي عشر.....................الجزء  

أي  -ميسوره، كما ربما يقوم الدليل على سقوط ميسور عرفي لذلك

 وأنه لا يقوم بشيء من ذلك. -للتخطئة

وبالجملة: ما لم يكن دليل على الاخراج أو الالحاق كان المرجع هو 

الاطلاق، ويستكشف منه ان الباقي قائم بما يكون المامور به قائماً 

امه، أو بمقدار يوجب ايجابه في الواجب واستحبابه في المستحب، بتم

واذا قام دليل على احدهما فيخرج، أو يدرج تخطئة أو تخصيصاً في 

في  -من دون الاندراج في الموضوع -الاول، وتشريكاً في الحكم

 الثاني..فافهم((.

 

 اما الحديث الثالث فالاس تدلال به يتوقف على امرين هما:

ما: كون المراد من الكل هو الكل الاجزائي لا الكل الاول منه

، ليصبح المعنى ان الشيء اذا كان كًلا مجموعياً أ ي مركباً من اجزاء (17)الافرادي

فلا يسقط الميسور منها بمالعسور منها، وهذا غير ثابت لعدم الجزم بارادة الكل 

 المجموعي.

ز الترك واما لو فرض الثاني: كون المراد من جملة )لا يترك( هو عدم جوا

ن الترك راجح غير واجب فلا يتم الاس تدلال كما هو واضح وهذا  رجحان الترك وا 

الامر غير تام أ يضاً، وأ ن جملة )لا يترك( لا ظهور لها في وجوب الترك، ولو سلم 

ظهورها في الوجوب فهيي في خصوص الحديث غير ظاهرة في ذلك، اذ الحديث 

عنى للقول بلزوم عدم الترك بالنس بة للمس تحب، شامل للمس تحبات أ يضاً ولا م

 وعليه ينبغي تفسير لا يترك برجحان عدم الترك.



 (50........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ودعوى: ان جملة )لا يترك( ظاهرة في الوجوب ومع ظهورها في الوجوب 

 فهيي مخصصة لظهور كلمة ما في الواجبات دون المس تحبات.

لعموم مدفوعة: بأ ن هذا ليس باولى من ان يقال ان ظهور كلمة )ما( ل

والشمول للمس تحبات قرينة موجبة لرفع اليد عن ظهور جملة )لا يترك( في 

 الوجوب وحملها على الرجحان.

ثم انه حيث كان الملاك في صدق الميسور وعدم صدقه هو النظر العرفي 

لا النظر الدقي، فمتى ما صدق عرفاً على الباقي انه ميسور امكن تطبيق الحديث 

ن لم يصدق عليه انه ميسور بالنظر الدقي، ومتى ما لم يصدق عليه انه  عليه وا 

ن صدق عليه انه ميسور  ميسور بالنظر العرفي لم يصح تطبيق الحديث عليه وا 

 بالنظر الدقي، ومن ذلك ينتج امرين..

الاول: ان الواجب اذا كان مشروطاً بشرط وتعذر شرطه صح تطبيق 

ن الحديث عليه لاتيان الباقي، ل ن الفاقد للشرط ي طلق عليه عرفاً انه ميسور وا 

كان بالنظر الدقي لا يصدق عليه ذلك، بل كان بين الفاقد للشرط والواجد له تمام 

 .(18)المباينة بالنظر الدقي

الثاني: انه مع تعذر معظم اجزاء الواجب أ و ركن اساسي من اركانه لم يصح 

ن  تطبيق الحديث عليه لاتيان وجوب الباقي لعدم الصدق عرفاً انه ميسور وا 

صدق عليه بالدقة انه ميسور ل ن الباقي بعد تعذر الاجزاء يكون قسماً من الكل 

 بالنظر الدقي ومن قبيل الاقل بالنس بة الى الاكثر، وليس مبايناً له.

في بعض الاحيان، كما لو رأ ى الشارع شيئاً  نعم، ربما يخطئ الشارع العرف

وضوء الجبيرة من هذا القبيل فا ن انه ميسور والعرف يراه ليس بميسور، ولعل 

العرف لا يراه ميسوراً بالنس بة للوضوء الاعتيادي، اذ الغسل والمسح فيه ليس 



 (51).....................الحادي عشر.....................الجزء  

على البشرة وانما هو على الجبيرة، الا ان الشارع خطّأ  العرف في ذلك وعدّ 

 الوضوء الجبيري ميسوراً وواجداً لخصوصيات الوضوء غير الجبيري.

عرف عند تعذر بعض الاش ياء يعده ميسوراً هذا وقد يفرض العكس، فال

ولكن الشارع يخطئ العرف ويعده غير ميسور، ولعل من هذا القبيل الصوم فا ن 

من تمكن من الصوم نهاراً كاملًا الا قليلًا منه صدق عرفاً عد صيامه المذكور 

ميسوراً، ولكن الشارع خطّأ  العرف في ذلك وعد الصوم المذكور غير ميسور وغير 

للخصوصيات المطلوبة في الصوم، والمقصود من بيان ذلك ان تحديد كون  واجد

ن حدد كون  الشيء ميسوراً أ و غير ميسور لابد فيه من الرجوع اولًا الى المشرع فا 

ن كان بنظر العرف غير ميسور، واذا لم يكن هناك  الشيء ميسوراً اخذ به وا 

لعرف ميسوراً شمله تحديد شرعي للميسور اخذ بالنظر العرفي فكل ما عده ا

 الحديث والا فلا يشمله الحديث.

وبالجملة: فا ن اطلاق الميسور وصدقه عرفاً على الباقي هو المرجع فيما لم يكن 

دليل على الاخراج من دائرة الصدق العرفي ولا دليل على الالحاق في دائرة 

كلام  الصدق العرفي، فا ن اطلق وصدق عليه عرفاً انه ميسور فيؤتى بالباقي بلا

ويس تكشف من ذلك انه قائم بتمام ما قام به الواجد أ و بمعظمه/ مما يكون واجباً 

ن لم يصدق عليه فلا يؤتى به.  أ و مس تحباً، وا 

وقول المصنف ))فيخرج أ و يدرج تخطئة ............ في الباقي..الخ(( يعني 

العرف  ان الاخراج أ و الادراج تخطئة لا تكون الا في دائرة الموضوع فما يراه

ميسوراً والشرع يخطئهم حيث لا يراه ميسوراً أ و العرف لا يراه ميسوراً والشرع 

يخطئهم أ ي يراه ميسوراً، هذا بخلاف التخصيص في الاخراج أ و التشريك في 

نه لا يكون الا في دائرة الحكم مع كونه مندرجاً في الموضوع فيخرجه  الادراج فا 

 ن الموضوع فيدرجه الشاره تشريكاً.الشارع تخصيصاً أ و مع كونه خارجاً ع



 (52........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 .(19)ثم ان المصنف قد امر بالفهم

******** 

ذكر في العناية )نقلًا عن راائل الشيخ الانصاري )قده(: انه  (17)

 ااتشكل في دلالة الخبر الرالث بوجوه:

الاول: ان جملة )لا يترك( خبرية لا تفيد الا الرجحان لا الحرمة كي 

 جوب الاتيان بالباقي.تدل على المطلوب من و

الراني: لو الم ظهورها في الحرمة فالامر يدور بين حمل الجملة الخبرية 

على مطلق المرجوحية لتلائم عموم الموصول الشامل للواجبات والمندوبات جميعاً 

وبين تخصيص الموصول واخراج المندوبات عنه ليلائم ظهور الجملة الخبرية في 

 على الاخر.الحرمة ولا ترجيح لاحدهما 

الرالث: انه لم يعلم كون جملة )لا يترك( انشاءً، ولعلها اخبار عن طريق 

 الناس وانهم لا يتركون جميع الشيء بمجرد عدم درك مجموعه.

الرابع: انه من المحتمل ان يكون لفظ الكل في قوله عليه السلام )ما لا 

 قولك )اكرم كل يدرك كله( للعموم الافرادي فيختص بعام له افراد كالفقيه في

فقيه( أو العالم في قولك )اكرم كل عالم( وهكذا لا العموم المجموعي ليختص 

 بمركب له اجزاء كالصلاة ونحوها ليستدل به في المقام.

 والمصنف اشار الى هذا الوجه بقوله )فبعد تسليم ظهور الكل في المجموعي

رجحان الاتيان  وهو عدم دلالته الا على لا الافرادي.....( من وجه خامس

بالباقي من ناحية ظهور الموصول في العموم وشموله لكل من الواجبات 



 (53).....................الحادي عشر.....................الجزء  

والمستحبات جميعاً )ثم صار بصدد( دفع ما قد يقال من ان ظهور جملة )لا 

يترك( في وجوب الاتيان بالباقي قرينة على اختصاص الموصول بالواجبات فقط، 

لم الم فهو مما لا يوجب  )فدفعه( بما حاصل ان ظهور الجملة في الوجوب

اختصاص الموصول بالواجبات فقط لو لم يكن ظهور الموصول في العموم قرينة 

على ارادة خصوص الكراهة أو مطلق المرجوحية من الجملة، وبالنتيجة يتعارض 

الظهوران ولا يبقى للجملة ظهور في الوجوب اصلًا وإن كانت ظاهرة فيه في غير 

ع هو التنزل عن الوجه الخامس الى الراني في دوران المقام، ونتيجة هذا الدف

الامر بين حمل الجملة على مطلق المرجوحية وبين تخصيص الموصول واخراج 

 المندوبات عنه ولا ترجيح لاحدهما على الاخر.

 وقد رد الوجوه الاربعة صاحب العناية..

جوب )اما الاول(: )فيرد عليه( ما تقدم من ظهور الجملة الخبرية في الو

 كصيغة الامر بعينها بل هي اشد ظهوراً.

)اما الراني(: )فيرد عليه( ان ظهور جملة )لا يترك( في الحرمة هي اقوى 

 من ظهور الموصول في العموم المخصص لا محالة بالمباحات بل المحرمات عموماً.

)مضافاً الى( ان حمل الجملة الخبرية على مطلق المرجوحية مما لا 

يح بعد المصير الى الحمل هو حملها على الكراهة وذلك لأن محصل له بل الصح

صيغة الامر وهكذا صيغة النهي وما جمعناهما من الجمل الخبرية مما لا يمكن 

ااتعماهاا في القدر المشترك بين الوجوب والااتحباب أو بين الحرمة والكراهة 

قه في بحيث ينشأ بها القدر الجامع فإن الجنس المشترك مما لا يعقل تحق



 (54........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الخارج الا في ضمن الانسان أو الحمار ونحوهما وهكذا طلب الفعل أو الترك مما 

لا يتحقق في الخارج ولا ينشأ بالصيغة الا في ضمن الوجوب أو الااتحباب أو في 

 ضمن الحرمة أو الكراهة.

 )اما الرالث(: فلم يكن قابلًا للذكر فضلًا عن التصدي لجوابه.

ه )مضافاً( الى ما تقدم منا في صدر العام والخاص )اما الرابع(: فيرد علي

من عدم اختصاص العموم المجموعي بمركب له اجزاء بل قد يتفق ذلك في عام 

له افراد أيضاً كما اذا قال )اكرم كل عالم( وعلمنا من الخارج ان المطلوب فيه هو 

اكرام المجموع من حيث المجموع كما لا يختص العموم الافرادي أي 

غراقي المنحل الى مطلوبات عديدة مستقلة غير مرتبطة بعضها ببعض بعام الاات

له افراد بل قد يتفق ذلك في مركب له اجزاء أيضاً كما اذا قال )كُل كل 

السمكة( وعلمنا من الخارج ان اكل كل جزء منه مطلوب مستقل بحيث اذا اكل 

 بعضها وترك بعضاً فقد امترل وعصى.

الحديث ما لا يدرك كله لا يترك كله لابد ان )ان لفظ الكل الاول( في 

يكون للعموم المجموعي والراني للافرادي والا لم يستقم المعنى والمعنى هكذا أي 

ما لا يدرك مجموعه من حيث المجموع لا يترك جميعه والفرق بين الجميع 

والمجموع انه اذا اتى ببعض وترك بعضاً فقد ترك المجموع ولم يترك الجميع، 

 واضح. وهذا

 اقول: اما ما اجاب به عن الامر الاول فهو صحيح.



 (55).....................الحادي عشر.....................الجزء  

واما ما اجاب به عن الامر الراني فيرد عليه ما ذكره الشيخ الانصاري 

)قده( من ان خروج المندوب ليس من باب التخصيص، بل من باب التخصص 

بالقرينة المتصلة، وذلك لأن الكلام ما دام لم يتم لم ينعقد له ظهور، فكما ان 

كروه والمباح والحرام خارج بقرينة قوله )لا يدرك( لعدم صدقه الا في مطلوب الم

الوجود، فكذلك المندوب بقرينة )لا يترك( اذ الحكم بالالزام لا يتم الا في 

من المباح  -الواجب ويندفع بالفرق بين الرلاثة وبين المندوب، اذ الرلاثة

ة يكون خروجه من باب خارجة بالصلة والخارج بالصل -والمكروه والحرام

التخصص بخلاف المندوب، فإنه لو كان خارجاً فانما هو بالحكم بالالزام، 

فحينئذ لابد من ملاحظة اقوائية الظهور لما دل على الالزام أو اقوائية ما دل 

 .1على الاطلاق

هذا مضافاً الى ان حمل الجملة الخبرية في مقام الانشاء لمطلق المرجوحة 

ويراد تحقق القدر المشترك في ضمن الفرد المتحقق له،  مما لا بأس به،

المستكشف من خلال قرينة معينة له في احد الفردين من الوجوب والااتحباب 

أو من الحرمة والكراهة، وكلام الشارع المقدس مليء بااتعمال الصيغة أو الجملة 

 الخبرية لمطلق المرجوحية بلا ضير في ذلك.

ات لا في التكوينات يم، اذ الكلام في الاعتباروالتنظير بالجنس غير الي

 ليصح التشبيه.

                                                 
1

 التعليقة. -306ص 4( ذكره المشكيني في الكفاية ج 



 (56........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

واما ما اجاب به عن الرالث: فالحق معه في ترك التعرض له فضلًا عن 

 الجواب عليه.

واما ما اجاب به عن الرابع فيرد عليه: ان مجرد توايع كل من العام 

رينة خارجة ن ذلك بقالافرادي والعام المجموعي كل منهما للاخر لا ينفع، لأ

، ولأنه لا ينفع الا اذا كان مختصاً بالمركبات التي يتعذر بعضها عن كل منهما

دون البعض الاخر من الاجزاء، وأما لو تعذر بعض افرادها دون البعض الاخر 

فمما لا ينفع لأن الاتيان بالافراد الاخرى متعين اواءً أكان عموماً مجموعياً أو 

 كان عموماً افرادياً.

التعذر انما يتصور في الاجزائي دون الافرادي وإن اريد بالراني  ثم ان

العموم المجموعي، كالاعتقاد بامامة الائمة حيث لا يعقل تعذر الاعتقاد ببعضهم 

 دون البعض الاخر.

والصحيح في الجواب عن الرابع هو ان يقال بظهور الحديث في العموم 

فإنه من المعلوم عدم ترك بعض  الاجزائي دون الافرادي، اذ لو اريد الافرادي

افراده بسبب عدم درك البعض الاخر، فلا فائدة للكلام وانما تتعين الفائدة 

ويكون له معنى على العموم المجموعي، واما ما ذكره من ان لفظ الكل في 

الاول..الخ، فقد يقال بأن الكلام يستقيم على ارادة العموم المجموعي من كليهما 

ما لا يدرك كل اجزائه لا تترك كل اجزائه، بل البعض غير حيث يصبح المعنى 

 المدرك أي المتعذر.



 (57).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وكذا يستقيم على ارادة العموم الافرادي من كليهما كما هو واضح، نعم لا 

 يستقيم على ارادة العموم الافرادي من الاول وارادة المجموعي من الراني.

الكلية المذكورة في ذيل مع ان قرينة السياق تدفع ما ذكره من التفريق بين 

 الحديث وصدره.

 والصحيح ما ذكرناه.

المصنف هنا في هذه القاعدة ذهب الى ان تعذر الشرط لا يمنع من  (18)

صدق الميسور عرفاً على الفاقد، ومع صدقه عليه تجري القاعدة ويربت به 

وجوب الباقي، بخلاف في التنبيه عند الشك في الشرطية حيث ذهب الى عدم 

 ن البراءة العقلية، وانما الذي تجري البراءة الشرعية على مسلكه المتقدم.جريا

نعم فصل بين الشروط في المبحث السابق فتعذر بعض الشروط يجعله 

مبايناً للواجد، وتعذر بعضها الاخر لا يجعله مبايناً للواجد، وفي المقام لم 

 ينفصل.

التفصيل في كلا والصحيح ما عليه صاحب العناية من حاجة البحث الى 

المقامين، فإن كان المطلق والمشروط من قبيل المتباينين الاجنبيين، كالماء وماء 

الرمان أو الحيوان والحيوان الناطق لم تجر البراءة هناك عند الشك في الشرطية 

بل يحتاط كما لم تجر قاعدة الميسور ها هنا عند تعذر الشرط بل يسقط الباقي 

متباينين كذلك بل مكاناً من قبيل الاقل والاكرر جرت رأااً، وإن لم يكونا 



 (58........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

البراءة هناك عند الشك في الشرطية، وجرت القاعدة ها هنا عند تعذر الشرط 

 .1فتامل جيداً

ولعل وجه التامل هو قد يتدخل الشارع ادخالًا أو اخراجاً لما هو حكم 

العرف بالمرة  العرف بأن هذا ميسور أو ليس بميسور، فالمسألة غير موكولة الى

بل قد يتدخل الشارع ويكون هو محكماً في تقييم الامر من كونه ميسوراً أو ليس 

 بميسور.

 يمكن توجيه الفهم بـ: (19)

ما ذكره في العناية: من انه للاشارة الى ان الدليل الشرعي اذا قام على 

 الاخراج أو الادراج فهو من باب التخصيص في الحكم أو التشريك فيه لا من

باب التخطئة في الموضوع اذ لا وجه لتخطئة العرف في عدّهم الفاقد ميسوراً أو 

غير ميسور فإن ملاك الصدق وعدمه امر مضبوط عندهم وهو كون الفاقد واجداً 

 للمعظم مرلًا أو غير واجد له فإن كان واجداً فهو ميسور والا فهو مبائن.

من جهة اطلاعه على  نعم )للشارع( ان يخرج تخصيصاً أو يلحق تشريكاً

عدم قيامه بشيء مما قام به الواجد مع كونه ميسوراً عرفاً أو بقيامه بتمام ما قام 

 .2به الواجد أو بمعظمه مع عدم كونه ميسوراً عرفاً

)ويرد عليه(: ان بعض الموضوعات مما تحتاج الى ااتنباط من قبل الفقيه 

لعرف الخاص، وفي مرلها يمكن وعليه فهي غير موكولة الى العرف العام بل الى ا

 للشارع ان يتدخل تخطئةً أو تصحيحاً.

                                                 
1

 .258ص 4( العناية ج 
2

 .268ص 4( العناية ج 



 (59).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نعم في الموضوعات الخارجية وهي ما اوكل الشارع امرها الى العرف ما 

 ذكره يكون صحيحاً فيها خاصة.

او لعله للاشارة الى ان قيام دليل على اقوط ميسور عرفي للتخطئة، ليس 

حكم ميسور عرفي، أي تخطئتهم في بصحيح، بل الصحيح هو ان يقال هو اقوط 

الحكم للميسور لا في نفس الميسور لأن الشارع بما هو شارع لا يتدخل فيما يعده 

 العرف ميسوراً.

او لعله للاشارة الى خطأ ما اختاره من الرجوع الى اطلاق الميسور العرفي 

 فيما لم يكن دليل على الاخراج أو الادراج، تحقيقاً في الاول وتشريكاً في

الراني، اذ قد يستشكل بأن لازمة عدم جواز التمسك بالاطلاق في صورة ما لو 

شك في اشتمال الميسور على الغرض، لكونه من باب التمسك بالعام في الشبهة 

 .1ذكره المشكيني واجاب عليه -المصداقية

بأن يتعلق الحكم على مفهوم يكون غالب مصاديقه مشتبهة كما في المقام 

عاملات؛ على القول بالتخطئة فيها، دليل على جعل نظر العرف أو في باب الم

 محكماً في تعيين المصاديق وأنه حجة، والا لزم لغوية كلام الحكيم.

                                                 
1

 تعليقة المشكيني. -308ص 4( الكفاية ج 



 (60........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قوله )قده(: ))تذنيب: لا يخفى انه اذا دار الامر بين جزئية 

شيء أو شرطيته، وبين مانعيته أو قاطعيته، لكان من قبيل المتباينين 

من الدوران بين المحذورين؛ لامكان الاحتياط باتيان ولا يكاد يكون 

العمل مرتين؛ مع ذلك الشيء مرة، وبدونه اخرى، كما هو اوضح من ان 

 يخفى((.

 

ذكر الش يخ الانصاري )قده(: انه لو دار امر شيء معين بين ان يكون 

جزءً أ و زيادة مبطلة ويعبر عنه بالقاطع كما لو دار امر مكلف كان يقرأ  سورة 

خلاص وفي اثناء قراءته لها شك في انه هل قرأ  سورة الفاتحة قبلها أ و لا، ففي الا

مثل هذه الحالة ان صدق على المكلف انه تجاوز محل سورة الفاتحة فلا يجوز له 

ن لم يصدق عليه تجاوز المحل  ن اتى بها تكون زيادة مبطلة للصلاة وا  قراءتها وا 

الصلاة، فالفاتحة يدور امرها بين ان وجب عليه قراءة الفاتحة وكانت جزءً من 

 تكون جزءً للصلاة أ و قاطعاً لها.

واذا دار امر شيء معين بين ان يكون شرطاً أ و مانعاً، كما في الجهر 

بالقراءة في صلاة الجمعة فا ن البعض قد ذهب الى وجوبه والبعض الاخر ذهب 

ن امره يدور بين ان يكون شرطاً أ و مانعاً.  الى حرمته فا 

هذين المثالين قد يقال بالتخيير، يتخير المكلف بين الاتيان بالفاتحة ففي 

وعدمه، أ و بين الجهر وعدمه بتقريب ان الامر بالاتيان بالفاتحة أ و بالجهر يدور 

بين محذورين وهما الوجوب والحرمة حيث يحتمل حرمتها ويحتمل وجوبها، وقد يقال 

لاتيان بالصلاة تارة مع الفاتحة بوجوب الاحتياط فيها، حيث يتمكن المكلف من ا

 واخرى بدونها، وكذا مع الجهر تارة وبدونه اخرى.



 (61).....................الحادي عشر.....................الجزء  

والمقصود من ذكر هذا التذنيب هو الاشارة الى انه لا وجه للتخيير في 

المثالين بعد امكان الاحتياط فيهما بالاتيان بالجزء أ و الشرط تارة، واتيانها بدونهما 

مورد يكون الاحتياط غير ممكن، واما في  اخرى، ل ن التخيير لا يثبت الا في

المورد الذي يمكن فيه الاحتياط كما في المثالين المتقدمين فيجب فيه الاحتياط، 

ل ن الامر هنا يدور بين المتباينين لا بين المحذورين بدعوى ان الصلاة قد تكون 

 محرمة مع الفاتحة وقد تكون واجبة.

 ثم ان صور التردد اربعة..

 ران الامر بين الجزئية والمانعية.الاولى: دو 

 الثانية: دوران الامر بين الجزئية والقاطعية.

 الثالثة: دوران الامر بين الشرطية والمانعية.

 الرابعة: دوران الامر بين الشرطية والقاطعية.

والفرق بين المانعية والقاطعية هو ان القاطع انما يؤخذ عدمه في الواجب من 

نه بوجوده يقطع السابق عن جهة ان وجوده يقطع ال  هيئة الاتصالية كما في الحدث فا 

ن عدمه انما يعتبر في  اللاحق ولا يمكن الاتصال بينهما وهذا بخلافه في المانع فا 

الواجب لا من جهة ان وجوده يقطع الهيئة الاتصالية بل من جهة ان وجوده انما 

 لحمه.يمنع عن الاتيان بالصلاة كما في حمل اجزاء مما لا يؤكل 



 (62........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 



 (63).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

 دوران الامر بين ال قل وال كثر الارتباطيين
 

لو علم المكلف بجامع التكليف ولكنه تردد في متعلقه ليتحقق من امتثاله 

 وأ ن متعلقه هل هو الاقل أ و هو الاكثر، ولهذه الحالة من التردد صورتان..

الصورة الاولى: ما لو كان المتعلقين اس تقلاليين، بمعنى انه لا ارتباط 

لاحدهما بالاخر، كما لو علم باش تغال ذمته بدينار لزيد أ و بعشرة دنانير، فا ن 

التكليف بدفع عشرة دنانير ينةل الى تكاليف عشرة كل واحد متعلقه دينار 

واحد، ومع الدوران فا ن التكليف بدفع دينار معلوم قطعاً وتفصلًا، وأ ما وجوب 

 يه جارية.دفع الزائد فهو مشكوك بالشك البدوي والبراءة ف 

والنتيجة انه لا اشكال في انحلال العلم الاجمالي الى علم تفصيلي وشك 

بدوي ولم يستشكل احد من الاصوليين في هذه الصورة، وهذه الصورة داخلة 

 في صورة الشك في التكليف الذي هو مورد البراءة.

ما الصورة الثانية: ما لو كان المتعلقين ارتباطيين بمعنى ان وجوب الجزء منه

يرتبط بوجوب الاجزاء الاخرى بحيث يكون للمجموع وجوب واحد اذا امتثل 

اطاع واذا ترك عصى، وهذا مبرر القول بالارتباطية، بخلاف في الصورة السابقة 

ن الوجوبات المنةل اليها الوجوب المتعلق بالكل لا ارتباط لبعضها بالبعض  فا 

 .الاخر، فكل وجوب له امتثاله الخاص وعصيانه كذلك

ومن هذه الصورة دوران امر الصلاة الواجبة المركبة بين التسعة اجزاء 

وبين العشرة، فهل المرجع فيها الى البراءة عن الوجوب الاكثر أ و الاحتياط؟ 

أ و  -بعبارة اخرى هل المرجع هو الشك في التكليف الزائد الذي مورده البراءة



 (64........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

، فيه اقوال ثلاثة اهمها مرجعها الاش تغال الذي هو مورد الشك في المكلف به

 اثنان..

 القول الاول: هو البراءة وقد اختاره جماعة من الاصوليين.

القول الثاني: هو الاش تغال، واختاره المحقق الخراساني )قده( في حاشيته 

على الرسائل، وقد فصل فيه في الكفاية بين البراءتين حيث قال بجريان البراءة 

 لعقلية.الشرعية وعدم جريان البراءة ا

 وقد مر الكلام في التفصيل في التعليق السابق.

وهذه الصورة الثانية هي محل البحث، والمعبر عنها بدوران الامر بين 

ن التكليف لا يسقط  الاقل والاكثر الارتباطيين، أ ذ الاكثر لو كان واجباً فا 

ولكنه باتيان الاقل، ومثالها ما لو علم المكلف بجامع التكليف وهو وجوب الصلاة 

شك في ما هو متعلقها، وهل ان تعلقها هي التسعة اجزاء ا وان متعلقها هي 

 العشرة.. هذا في المركبات العبادية.

وذكر بعضهم مثالًا للمركبات المعاملاتية، كما لو علم المكلف بصةة النكاح 

المنقطع ولكنه تردد من جهة ان العقد متقوم بذكر الاجل أ و عدم تقومه بذلك، 

ك بين الاقل والاكثر الارتباطيين، اذ ان الامر يدور بين تقوم العقد فهذا ش

بالايجاب والقبول فحسب أ و هما مع ضم الاجل والارتباطية هنا نشأ ت من ان 

ما ان لا يوجد ما ان يوجد وا  العقد مركب معاملاتي ا 
1

. 

والسؤال هل ان الشك في الاكثر من الشك البدوي حتى تجري البراءة 

فتجري فيه قاعدة الاحتياط أ و  الشك المقرون بالعلم الاجمالي عنه أ و هو من

 منجزية العلم الاجمالي؟

                                                 
1

 نقود.الم 299ص 4( شرح الحلقة الثانية ج 



 (65).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وبعبارة اخرى: هل يبقى العلم الاجمالي في هذه الصورة أ ي ان هنا وجوب 

واحد مردد بين تعلقه بالاقل أ و الاكثر ولا علم بوجوب الاقل تفصيلًا و الشك 

جمالي لا حقيقةً ولا حكماً، أ و هو من في وجوب الاكثر، ولهذا لا ينةل العلم الا

الاساس غير موجود، بل الموجود تكليفان احدهما متعلق بالاقل والاخر متعلق 

بالاكثر، الاول متيقناً تفصيلًا والاخر مشكوك وهو وجوب الاكثر والشك فيه 

 بدوي، كما هو حال مثال الدين المتقدم.

ا قلناه في مباحث العلم الاجمالي والصحيح هو انه لا علم اجمالي في المقام لم

من تقوم العلم الاجمالي بزيادة اطراف العلم عن المعلوم بالاجمال كما لو كانا طرفين 

أ و اكثر مع تغايرهما بحيث لا يصدق احدهما على الاخر ولو بنحو الايجاب 

الجزئي، كما لو دار الامر بين وجود النجاسة في الاناء الاول او في الثاني وكذا 

و دار الامر بين وجوب شيء أ و حرمة اخر اللهم ان يكون مفروض التكليف ل

 الاول مباين تماماً للاخر أ ي لمفروض الطرف الاخر.

والوجه في تقوم العلم الاجمالي بتباين طرفيه أ ي تعددها هو ان الجامع 

المعلوم لا يكون منطبقه معلوماً بل مردداً بين ان يكون هذا الطرف أ و ذاك، ولو 

 بانطباق الجامع على احد الطرفين على أ ي حال سواءً أ كان الطرف الاخر هو علم

الواقع أ و كان الطرف الاول الذي علم بوجود الجامع فيه هو الواقع، ل ن ذلك يعني 

وجود علم تفصيلي بواقعية الطرف الذي هو منطبق المعلوم بالاجمال، وما فرض 

بل كان علماً تفصيلياً وهذا خلف، اذ هو بمجرد  كونه علماً اجمالياً لم يكن علماً اجمالياً 

 انطباقه عليه تعنون بعنوانه، وخلع عنوانه السابق وهو كونه معلوماً اجمالياً.

واذا تم ذلك فمةل الكلام ها خارج عن موضوع العلم الاجمالي للعلم 

بوجوب الاقل على أ ي حال، فلو كان الواجب واقعاً هو الاقل فهذا واضح، ولو 



 (66........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الاكثر هو الواجب واقعاً فالاقل واجب أ يضاً الا انه واجب ضمن الاكثر، كان 

 فالاقل معلوم الوجوب على أ ي حال.

فالاقل هو منطبق الجامع المعلوم بالاجمال، وهذا ما يجعل الاكثر مورداً 

 للشك البدوي فتجري البراءة عنه.

لوم ومن هنا يتضح ان محل النزاع في هذا البحث هو تعدد اطراف المع

بالاجمال أ و وحدتها، اذ على الاول فالعلم الاجمالي قائم وفي مورده اصالة 

الاش تغال جارية، وعلى الثاني فلا قيام للعلم الاجمالي بل هو علم تفصيلي وشك 

بدوي، فمن قال بالاول ذهب الى الاحتياط ومن قال بالثاني ذهب الى البراءة 

نده ان الدوران هنا هو بين وعليه فالبحث صغروي لا كبروي، فمن تقرر ع 

الامرين المتداخلين بنى على جريان البراءة عن الاكثر، ومن تقرر عنده ان 

 الدوران هنا هو بين المتباينين بنى على اصالة الاحتياط، ولزم امتثال الاكثر.

 هذا وقد اس تدل للاحتياط بوجوه..

قل وبين ان الوجه الاول: ان العلم الاجمالي تردد متعلقه بين ان يكون الا

يكون الاكثر، وحيث ان العلم الاجمالي منجز فيلزم الاحتياط اذ لا ينةل الى 

 علم تفصيلي بوجوب الاقل وشك بدوي في وجوب الاكثر.

ما وجوب الاقل أ و بوجوب  ولا يقال في تصوير العلم الاجمالي بأ نا نعلم ا 

نه يقال ان هذا التصوير باطل ل ن الوجوب ال  نفسي لم يتعلق الجزء الزائد، فا 

بالجزء الزائد بل تعلق بوجوب الاكثر، وهو ما تردد بينه وبين الامر النفسي 

المتعلق بوجوب الاقل، ولا معنى لجعل الجزء الزائد طرفاً للعلم الاجمالي بل 

الطرف هو الاكثر الذي من اجزائه الزائد، فالجزء الزائد هو جزء من احد طرفي 

لعلم، وحيث يكون تعلق الوجوب النفسي بالاكثر العلم الاجمالي وليس طرفاً ل



 (67).....................الحادي عشر.....................الجزء  

مشكوكاً ولكن تعلقه بالاقل مشكوكاً أ يضاً، فاذا جرت البراءة في احدهما فهيي 

 معارضة بجريانها في الطرف الاخر، وعليه فلا ينةل العلم الاجمالي في المقام.

لا أ ي بقاء طرفي العلم الاجمالي على تباينهما وعدم تصادقهما ومع تعددهما ف

 انحلال.

وقد افاد الش يخ الانصاري )قده( في وجه عدم الانحلال، بأ ن الاقل ما 

هية بشرط لا والاكثر ماهية بشرط شيء، وهما ماهيتان متباينتان، فلا انحلال لا 

حقيقةً ولا حكماً، ولا يقاس بمسأ لة دوران الامر بين الاقل والاكثر 

 الاس تقلاليين، ل ن هناك وجوبين كما مبين قبل.

 وقد رد بعدة اجوبة.. نذكر منها:

الاول: ما ذكر الش يخ الانصاري )قده(
1

من ان العلم الاجمالي منةل الى  

علم تفصيلي بوجوب الاقل وشك بدوي بوجوب الاكثر، ل ن وجوب الاقل 

معلوم تفصيلًا ل ن متعلق المعلوم بالاجمال ان كان هو الاقل واقعاً فهو واجب 

ن كان متعلقه الاكثر واقعاً كان الاقل واجباً بالوجوب النفسي الاس تقلالي ، وا 

بالوجوب الغيري المقدمي، ومع معلومية الوجوب المتعلق بالاقل تفصلًا والشك في 

 الوجوب المتعلق بالاكثر انحل العلم الاجمالي.

واجيب عنه: بأ ن مراد الش يخ الانصاري ومقصوده من الانحلال ان كان 

 معقول ل ن مجرد رااية العلم من الجامع الى الفرد هو الانحلال الحقيقي، فهو غير

وهو هنا الاقل كما افيد في شروط منجزية العلم الاجمالي من عدم السراية من 

الجامع الى الفرد منه غير مفيد اذ السراية مطلقاً لا تنفع بل السراية التي يكون 

في نجاسة الاناء  المعلوم بالتفصيل فيها مصداقاً للمعلوم بالاجمال كما هو الحال

                                                 
1

 .384ص 10ت نقلاً عن المباحث الاصولية ج558ص 2( الرسائل ج 



 (68........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الايمن حيث رات النجاسة المعلومة بالاجمال ما بينه وبين الاناء الايسر اليه 

 وكان مصداقاً لها.

واما لو لم يكن مصداقاً لها فلا انحلال، والمقام من قبيل الثاني حيث لا 

تصدق مصداقية المعلوم بالتفصيل للمعلوم بالاجمال، فا ن المعلوم بالاجمال هو 

النفسي المردد بين الاقل والاكثر، بينما المعلوم بالتفصيل ان هو الواجب الوجوب 

ن المعلوم بالتفصيل كان وجوبه نفس ياً فهو مصداق  المردد بين النفسي والغيري فا 

ن كان وجوبه غيريًا فلا يكون مصداقاً له، وعليه لم يحرز  للمعلوم بالاجمال، وا 

الاجمالي الى علم تفصيلي وشك  الانطباق ويترتب عليه عدم الانحلال للعلم

 بدوي.

ن كان مقصود الش يخ الانصاري )قده( هو الانحلال الحكمي وهو عدم  وا 

جريان البراءة عن وجوب الاقل للعلم التفصيلي بوجوبه الجامع بين الوجوب 

النفسي والغيري، وعليه فلا مانع من جريانها في الطرف الاخر وهو الاكثر 

لي حكماً، ل ن المانع عن الانحلال هو تعارض الاصول وبذلك ينةل العلم الاجما

في اطرافه وتساقطها فاذا لم تتعارض وجرى الاصل في طرف دون الاخر سقط 

 العلم الاجمالي عن المنجزية.

واجيب عنه بعدم منجزية الاقل على كل حال، فا ن الاقل ان كان وجوبه 

ن كان وجوبه غيريًا فهو غير منجز  ل ن الوجوب الغيري غير نفس ياً فهو منجز وا 

ان الا عقابًا تقابل للتنجز كالوجوب النفسي، ولذا لا يعاقب تارك واجب له مقدم 

 واحداً على ترك الواجب النفسي.

مع انه مبني على اتصاف الاجزاء بالوجوب الغيري وهي لا تتصف 

بالوجوب الغيري كما تقدم في مبحث مقدمة الواجب ذلك ل ن الوجوب الغيري 

ن توقف وجود على وجود اخر والمقام ليس كذلك ل ن وجود المركب ناشئ م



 (69).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ليس هو غير وجود الاجزاء كي يتوقف عليها بل وجود المركب هو عين وجود 

ن الاجزاء  الاجزاء ولا فرق بينهما كي يترشح وجوب غيري، بل الفرق اعتباري فا 

فهيي  اذا لوحظت بشرط الانضمام فهيي المركب، والمركب اذا لوحظ لا بشرط

الاجزاء، فلا توقف لوجود على اخر كي يترشح وجوب غيري على المتوقفَ عليه 

 من المتوقِف.

ويمكن للش يخ ال نصاري )قده( أ ن يختار الشق ال ول وهو الانحلال 

الحقيقي ولا يرد عليه ما ذكروه من عدم الانطباق، لما ذكرناه في التعليقة بأ ن 

بالوجوب الضمني بل هي تتصف ال جزاء لا تتصف بالوجوب الغيري ولا 

بالوجوب العرضي أ ي الوجوب النفسي الذي للمركب أ ولًا والوجوب لها ثانياً 

لى المركب ل نهما وجود  س ناد الوجوب لها حقيقي كا س ناده ا  وبالعرض باعتبار ا 

ذا كانا وجوداً واحداً فاتصاف  ليهما، فا  واحد لا وجودين ليمكن التفريق بالا س ناد ا 

نما يسمى بالعرضي ال جزاء بنفس م ا يتصف به المركب من الوجوب النفسي وا 

س ناد الوجوب  ليها بالمجاز بل ا  وفاءً لدليلهما وليس التسمية بالعرضية كون الا س ناد ا 

اليها حقيقي وهو نفس اس ناده الى المركب، وبه تنةل مشكلة الانطباق، ل ن 

الاقل مطلقاً  المعلوم بالاجمال وهو الوجوب النفسي منطبق تماماً على وجوب

سواء كان وجوبًا متعلقاً بالاقل بعنوانه او كان وجوبًا متعلقاً بالاجزاء في ضمن 

 الاكثر الذي وجوبه نفسي ايضاً.

ولكن الش يخ ال نصاري )قده( اختار الوجوب الغيري لل جزاء لا الوجوب 

 العرضي الذي تقدم بيانه.

ما هو نفسي اس تقلالي الثاني: وهو قائم على كون الوجوب المتعلق بالاقل  ا 

نه ينةل الى  ما هو نفسي ضمني فاذا كان الوجوب متعلقه واقعاً هو الاكثر فا  وا 

 وجوبات نفس ية ضمنية بعدد الاجزاء وكل جزء يصيبه وجوب نفسي ضمني.



 (70........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

واذا كان الاقل مما يعلم بوجوبه النفسي المردد بين الاس تقلالي والضمني 

جمال وهو الوجوب النفسي على المعلوم تحقق الانحلال لانطباق المعلوم بالا

 بالتفصيل وهو الوجوب النفسي أ يضاً.

واجيب عنه بعين ما ذكر على الوجه الاول، بعدم مصداقية المعلوم 

ن المعلوم بالاجمال هو الوجوب النفسي الاس تقلالي  بالتفصيل للمعلوم بالاجمال، فا 

و الاس تقلالية فيما لا مطلق الوجوب النفسي، بل هو الوجوب المقيد بشيء وه

 المعلوم بالتفصيل هو الوجوب النفسي المردد بين الاس تقلالي والضمني.

وردّ هذا الجواب: بأ ن الاس تقلالية والضمنية عناوين انتزاعية فا ن الاولى 

تنتزع فيما لو كان الوجوب واقعاً غير متسع للجزء الزائد والثانية تنتزع فيما لو كان 

واقعاً ضمن الاكثر ومعناه سعة الوجوب للجزء الزائد،  الوجوب المتعلق بالاكثر

واذا كانا عنوانين انتزاعيين لا واقع موضوعي لهما فلا يدخلان في العهدة والتنجيز، 

اذ لا دخل لهما لا في الوجوب ولا في ملاكه بل هما خارجان عن حقيقة الوجوب، 

 حقيقته، حيث أ و قل هما حدان للوجوب والحد خارج عن المحدود فلا يدخل في

يراد بالاس تقلالية ان وجوب الاقل نحو وجوب لا يشمل الجزء الزائد، والذمة انما 

 تش تغل بالمحدودو لا بالحد، والمحدود هو ذات الواجب النفسي.

اذن الاشكال قائم على ملاحظة الوصفين اذ مع ملاحظتهما لا يتحقق 

 .الانطباق بل يتحقق في حال عدم ملاحظتهما وهو الصحيح

واجيب عنه أ يضاً من قبل المحقق النائيني )قده( من ان انحلال العلم 

ما نفس ياً ضمنياً ليس بوجيه، فا ن  ما نفس ياً اس تقلالياً وا  الاجمالي بوجوب الاقل ا 

العلم الاجمالي المذكور أ ي العلم بوجوب الاقل ليس علماتًفصيلياً بحسب الحقيقة 

 ايراً له ليحصل ويتحقق به الانحلال.بل هو عين العلم الاجمالي وليس شيئاً مغ



 (71).....................الحادي عشر.....................الجزء  

)وبيان ذلك( ان وجوب الاقل ان كان وجوبًا ضمنياً فهذا يعني ان وجوبه 

مقيد بضم الجزء الزائد، أ ي انه وجوب بشرط شيء بينما وجوبه الاس تقلالي يعني 

وجوب الاقل بلا ضم شيء اخر اليه فهو وجوب مطلق ويعبر عنه لا بشرط عن 

 ضم الجزء الزائد.

فاختلف الطرفان ومع اختلافهما فهو علم اجمالي حقيقة ومعه لا معنى 

 للانحلال ما دام لم يوجد علم تفصيلي ينطبق عليه المعلوم بالاجمال.

ما اس تقلالياً أ و ضمنياً  ومحصله ان العلم الثاني وهو العلم بوجوب الاقل ا 

هو عينه فكيف  وهو أ يضاً علم اجمالي وليس تفصيلي لينةل به العلم الاجمالي بل

 ينةل به؟

ومحصل البرهان: انه ليس هنا الا علم اجمالي واحد وهو غير قابل للانحلال 

ويمكن التعبير عنه بتعبيرين، ان نعبر عنه بالعلم الاجمالي بوجوب الاقل أ و 

 الاكثر، أ و نعبر عنه بالعلم الاجمالي بوجوب الاقل مطلقاً أ و مقيداً.

س ما اجيب عن التقريب السابق، وأ ن وحينئذ يمكن ان يجاب عنه بنف

ن أ ي منهما لا  التباين نشأ  من ضم وصفي الاطلاق والتقييد وهو لا معنى له، فا 

ن كان موصوفاً بالاطلاق تارة  يقبل التنجيز والداخل هو فقط ذات الواجب وا 

وبالتقييد اخرى، ومن الواضح ان ذات الواجب هو الاقل وهو مما يعلم بوجوبه 

 جمالًا.تفصيلًا لا ا

والاطلاق والتقييد هو لحاظ الكيفية التي لاحظها المولى حين جعل 

الوجوب على ذات الواجب، فلو لاحظ الاطلاق حين جعل الوجوب على 

الاقل فهذا لا يعني ان الواجب هو الاقل مع الاطلاق بل يعني ان الواجب هو 

 لاحظ الاقل وليس معه بشيء اخر يكون متعلقاً للوجوب، ولو كان المولى

التقييد حين جعل الوجوب على الاقل، فهذا يعني ملاحظة الجزء الزائد أ ي 



 (72........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ملاحظة الاقل باضافة الجزء، ولا يعني وجوب الاقل مع الجزء )القيد( ليكون 

 مبايناً لملاحظة الاطلاق.

صل بالمكلف والذي يتصل به هو وملاحظة الاطلاق والتقييد مما لا يت

قل من قبل المولى، ل نه هو المحرك للمكلف نحو الايجاب المجعول على الا نفس

امتثال الفعل واتيانه خارجاً، والتردد عند المكلف عندما اراد التعرف على مقدار 

متعلق الوجوب وهو متردد بين الاقل والاكثر، وهذا العلم الاجمالي صوري 

 وليس بحقيقي ل ن وصف الاطلاق غير قابل لاش تغال الذمة به.

ضافة القيد لا مع القيد حيث لا يشكل علم اجمالي بين الاقل وانما قلنا با

والاكثر، بل هو علم اجمالي بين الاقل الاس تقلالي أ و في ضمن الاكثر، مما يعني 

 وجوب الاقل تفصلًا ووجوب الاكثر مشكوكاً.

وبعبارة اخرى: انه ليس في الخارج الا وجود واحد وهو وجود الاجزاء 

الاجزاء هو الاقل مع الشك باضافة الجزء الزائد  الارتباطية، وما وجب من

وعليه فلا تباين بين الاطراف وجوداً، نعم بعالم اللةاظ احدهما غير الاخر ولكنه 

 ليس بمنجز.

ومن هنا يتبين: ان ادخال هذه الاوصاف من الاطلاق والتقييد وغيرهما 

عروض هذه من الاس تقلالية والضمنية، يحصّل عندنا علم اجمالي باعتبار ان 

العناوين المتباينة، يجعل معروضاتها متباينة، وبه يتحقق العلم الاجمالي، وقد 

عرفت عدم صحة ادخال هذه الاوصاف في التكليف لعدم ارتباطها بالمكلف بل 

هي حدود للتكليف وبيان كيفيته، وهي غير داخلة في العهدة، وعلى عدم ادخالها 

 انه يتشكل وينةل الى علم تفصيلي وشك لا يتشكل عندنا علم اجمالي اصلًا، لا

بدوي، بل الحاصل عندنا هو علم تفصيلي وشك بدوي في وجوب الزائد، 

وانضمام الشك البدوي الى العلم التفصيلي لا يشكل علماً اجمالياً، فا ن العلم 



 (73).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الاجمالي يعني تردد الجامع بين الطرفين ولا يعني تحقق الجامع في طرف جزماً 

 ه في الطرف الاخر.والشك في تحقق

وعلى هذا لا يتحقق علم اجمالي بين الاقل والاكثر، لانهما غير متباينين، اذ 

 الاقل معلوم الوجوب بالتفصيل والاكثر مشكوك الوجوب، وهو مورد للبراءة.

وههنا وجه اخر لمناقشة القول بالاحتياط، وهو ان يقال بأ ن منجزية العلم 

ول في اطرافه وتساقطها وهذا الشرط غير الاجمالي موقوفة على تعارض الاص

متوفر في المقام، أ ي ان الاصول غير متعارضة، ل ن اصل البراءة بالنس بة الى 

الاكثر يجري ولكنه لا يجري بالنس بة لطرف الاقل، وذلك ل ن الغرض من اجراء 

 الاصل بالنس بة الى الاقل فيه احتمالان باطلان..

في ترك الاقل مشروط بالاتيان الاول: فلو كان الغرض من الترخيص 

 بالاكثر فهو غير معقول اذ لا يمكن الاتيان بالاكثر فهو بلا اتيان الاقل.

الثاني: ان كان الغرض هو الترخيص في ترك الاقل والاكثر معاً فهذه 

 مخالفة قطعية عملية ولا معنى لاجراء الاصل للترخيص فيها.

ن كان جيداً الا انه يبتني ع لى وجود علم اجمالي ويدعى وهذا الوجه وا 

انحلاله بسبب عدم تعارض الاصول في اطرافه وقد س بقَ القول بأ ن اصل العلم 

الاجمالي غير ثابت وانما الثابت هو العلم التفصيلي المنضم اليه الشك البدوي وهما 

نه يعني التردد للجامع بين طرفين أ و اطراف بحيث  لا يشكلان العلم الاجمالي، فا 

نهما ان يكون منطبقاً للجامع ولا يعني تحققه في طرف وهو المتيقن يحتمل كل م

 والشك في تحققه في طرف اخر.

 هكذا ذكره بعض المعاصرين، ولكنه ليس على ما ينبغي.



 (74........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

اذ بفرض تشكل علم اجمالي هو تعدد الاطراف كما تقدم وتباينها تماماً وهو 

بالاقل، اذ ذلك يعني عدم  لا يجتمع مع عدم امكان الاتيان بالاكثر الا بالمرور

 وجبة الجزئية.المالتباين والتصادق فيما بينهما ولو بنحو 

ومن الواضح ان التباين وعدم التباين نقيضان لا يجتمعان وعلى هذا فما جعله 

باطلًا على الاحتمال الاول انما هو فيما كان الطرفان متصادقين وهو ليس بعلم 

نا متباينين واحدهما غير الاخر، وذلك لا يمنع اجمالي، وما ليس بباطل هو فيما كا

 من الترخيص في ترك الاقل شريطة الاتيان بالاكثر.

الثالث: ان الوجوب المتعلق بالاقل معلوماً تفصيلًا الا ان المكلف لو 

اقتصر في مرحلة الامتثال على الاتيان بالاقل حصل عنده الشك في سقوط 

ن لم يكن شاملًا للزائد الا انه قد التكليف عن العهدة، فا ن وجوب الاقل  وا 

يكون مرتبطاً به، حيث يحتمل ان وجوب الاجزاء للاقل ارتباطية )ضمنية( فا ن 

الوجوب ان كان ثابتاً واقعاً للاكثر فوجوب الاقل حينئذ يصير ضمنياً، ومن 

المعلوم ان امتثال الواجب الضمني مرتبط بعض اجزائه مع البعض الاخر حيث 

ال احد الاجزاء الا بامتثال بقية الاجزاء، ومن هنا فالمكلف لا لا يحصل امتث

يقطع بسقوط التكليف عند الاتيان بالاقل الا باتيان الجزء الزائد، لا لاجل الشك 

في وجوب الجزء الزائد ليقال انه شك في التكليف فتجري البراءة عنه، بل لاجل 

ن بالجزء الزائد، والعقل في عدم الجزم بسقوط الوجوب اليقيني للاقل بدون الاتيا

اليقين بسقوطه ل ن يحكم بلزوم تحصيل  -الشك في سقوط التكليف -مثل ذلك

  يس تدعي البراءة اليقينية وهي لا تتحقق الا باتيان الجزء الزائد.يقينيالاش تغال ال 

 والجواب عنه بامور..

الامر الاول: ما ذكره ش يخنا الفياض )حفظه الله( ان الارتباطية بين 

اجزاء الواجب انما هي في مقام الثبوت حيث لا يمكن التفكيك بينها في هذا المقام 



 (75).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ولا يمكن فرض ثبوت الواجب لجزء بدون ثبوت وجوب الكل كما لا يمكن فرض 

السقوط لجزء بدون فرض السقوط عن الكل، والا لزم خلف فرض ان وجوبه 

 ضمني.

التنجيز، باعتبار ان التنجيز واما في مقام الاثبات فيمكن التفكيك بينهما في 

حكم عقلي موضوعه وصول البيان الى المكلف، وبمقدار ما يصل يحكم بالتنجيز ولا 

يحكم به لما لا يصل لعدم تحقق موضوعه وهو الوصول والوجوب المتعلق بالاجزاء 

ن كان وجوبًا واحداً مجعولًا لتمام الاجزاء في مقام الثبوت، الا انه في مقام  وا 

يحكم العقل بما وصل من التكليف وأ نه منجز لا غير، فلو فرض وصول  الاثبات

وجوب تمام اجزاء الصلاة الا السورة فلا محالة يحكم العقل بتنجيز الاجزاء الا 

السورة لعدم وصول تكليفها اليه، وهذا معنى التفكيك بالتنجيز في مقام الاثبات، 

اغ ذمته وأ ما بالنس بة الى الزائد وعليه فلو اتى المكلف بالاقل فقد حكم العقل بفر 

فالمرجع فيه اصالة البراءة
1

. 

للاجزاء  ضمنيبأ ن الصحيح ليس هو الوجوب ال الامر الثاني: ما تقدم منا

اذ هو غير معقول ل ن الوجوب امر بس يط لا اجزاء له ليحصل كل جزء من 

لى اجزاء الواجب على حصة منه بل الاجزاء واجبة بالوجوب النفسي اليقيني ع

 ما قلناه في التعليقة وبيناه.

الامر الثالث: ما ذكره صاحب الحلقات )قده( من ان الشك في سقوط 

للاحتياط مطلقاً بل في خصوص ما كان الشك في  مجرىالوجوب اليقيني ليس 

الاتيان بمتعلق التكليف كمن شك في الاتيان بصلاة الظهر وعدمه بعد العلم 

الشك في سقوط وجوبها وهو غير ممكن للعلم بوجوبها فالشك المذكور يس تتبع 

 بوجوبها فيلزم الاحتياط.

                                                 
1

 .402 -401ص 1( المباحث ج 



 (76........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

واما لو جزم المكلف باتيان المتعلق ومع ذلك شك في سقوط الوجوب فلا 

ن وجوب الاقل متعلق بالاقل  يحكم العقل بالاحتياط، ومقامنا من قبل الثاني فا 

الاقل عنه  جزماً، والمفروض ان المكلف قد اتى به ولكنه شك في سقوط وجوب

من حيث احتمال كون وجوبه ضمنياً يرتبط امتثاله باتيان الجزء الزائد وفي مثله 

تجري البراءة عن وجوب الجزء الزائد، ومع حكم الشارع بالبراءة لم يحكم العقل 

 بلزوم الاحتياط والاكتفاء باتيان الاقل.

ية اجزاء باط ت ر البرهان يرجع لباً الى الشك في اويمكن ان يقال: بأ ن هذا 

ن شئت قلت:  الاقل بالجزء الزائد فهيي ارتباطية مشكوكة فتجري البراءة عنها، وا 

مرجعه الى الشك في تكليف زائد عن التكليف المتيقن المتعلق بالاقل فتجري فيه 

 البراءة.

الرابع: وهو مبني على مسلك فقهيي التزمه صاحب العروة الوثقى وهو 

انبعث عن امر توهمه كما لو قصد وجوب الانبعاث عن شخص الامر فلو 

 الوجوب وكان متعلقه اس تحبابي فذلك مبطل للصلاة.

ويعبر عن هذا المبنى في الفقه بالاتيان بقصد امتثال الامر على وجه 

التقييد، بمعنى تقييد امتثاله بما اذا كان الامر امراً بالاكثر مثلًا بحيث لو كان الامر 

متثاله، وهنا قال المشهور بعدم صحة العمل لعدم امراً بالاقل فلا يكون قاصداً لا

 قصد امتثال الامر بالاقل.

وعلى هذا فلو قصد المكلف امتثال الامر واتى بالاكثر وكان الواجب واقعاً 

 هو الاقل، فهل يقع عمله صحيةاً أ و لا؟ فيه احتمالات ثلاثة..

ه اليه وفي هذه الاول منها: الاتيان بالاكثر بقصد امتثال الامر الواقعي الموج

 الحالة لا اشكال في الاجزاء.



 (77).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الثاني منها: الاتيان بالاكثر بقصد امتثال الامر بالاكثر بتخيل انه هو الامر 

 الواقعي من باب الاشتباه، وفي هذه الحالة لا اشكال في الاجزاء.

الثالث منها: الاتيان بالاكثر بقصد امتثال امره على وجه التقييد وقد ذهب 

 الى بطلان العمل، مع امكان الحكم بالصةة في هذه الحالة.المشهور 

 وهذا البرهان مركب من مقدمتين..

 المقدمة الاولى: ان دوران الامر بين ش يئين متصور على صور:

دوران الواجب بين امرين متباينين، كدوران الصلاة الواجبة بين  -أ  

لتمام، وفي هذه الصورة لا الظهر والجمعة في ظهر يوم الجمعة أ و بين صلاة القصر وا

 اشكال في وجوب الاحتياط بالاتيان بكلتا الصلاتين.

ما لو دار الامر بين الاقل والاكثر الارتباطيين كاجزاء الصلاة  -ب

الدائرة بين التسعة والعشرة، وهذه الصورة هي محل الخلاف وأ نه يجب فيها 

 الاحتياط باتيان الاكثر أ و لا؟

امتين من وجه كما لو امر المولى باكرام العالم أ و ان يدور الامر بين ع -ج

ن النس بة بينهما هي العموم من وجه  الهاشمي، حيث علم اجمالًا باكرام احدهما فا 

والعلم الاجمالي هنا منجز مطلقاً سواءً على القول بالعلية فواضح، حيث لا يمكن 

مانع عن جعل الترخيص في طرف لا كًلا ولا بعضاً، اذ معنى ذلك فرض وجود 

تنجيز العلم، والا لزم خلف فرض كونه علة تامة للتنجيز، واما على القول 

ما ان يقال بجريان البراءة عن الاكرامين معاً وهو غير ممكن لاس تلزامه  بالاقتضاء فا 

ما ان يقال بجريانها في احد الاكرامين  الترخيص في المخالفة القطعية العملية، وا 

، وجريانها عن احدهما غير المعين معارض بجريانها عن المعين فهو ترجيح بلا مرجح

 الاخر فتسقطان معاً.



 (78........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن المقام  فاذا وجب الاحتياط في دوران الامرين بين العامين من وجه، فا 

العامين فيجب فيه الاحتياط، اما كيفية ارجاع بين لو ارجع الى دوران الامر 

حيث يقال ان امتثال  دوران الامر بين الاقل والاكثر الى العامين من وجه،

الامر بالاقل وامتثال الامر بالاكثر قد يجتمعان وقد ينفرد احدهما بالتحقق دون 

ما اجتمعاهما فكما لو اتى  الاخر وحينئذ تصبح النس بة هي العموم من وجه، ا 

ما تحقق امتثال الامر بالاقل كما لو  المكلف بالاكثر بقصد امتثال الامر الواقعي، وا 

 مره.اتى به بقصد ا

وأ ما تحقق امتثال الاكثر فغير واضح ل ن الاتيان بالاكثر اتيان بالاقل قطعاً 

 فكيف يقتصر على امتثال الاقل بامتثال الاكثر؟

هنا ياتي المبنى الفقهيي المذكور وهو ان ياتي المكلف بالاكثر بقصد امتثال 

كثر وانما يكون امره على وجه التقييد، بمعنى انه لو كان متعلقاً بالاقل لم يأ ت بالا

أ تياً به على تقدير تعلقه به لا مطلقاً، وفي هذه الحالة يتحقق امتثال الامر بالاكثر 

على تقدير كونه متعلقاً به في الواقع ولا يتحقق امتثال الامر بالاقل على تقدير كونه 

 متعلقاً به كذلك.

لواجب فهو مع التقييد يكون القصد له وحده بحيث لو كان غير المقيد هو ا

 فلا يكون قاصداً لامتثاله، فهنا يتحقق امتثال الاكثر بدون امتثال الاقل.

والجواب: هو عدم تسليم تحقق امتثال الاقل في صورة التقييد ل ن صحة 

العبادة هو اقترانها بالمقربية، ومن الواضح ان المكلف لو انبعث نحو امتثال الاكثر 

كال وهذا المقدار يكفي في صحة فتكون المقربية منه حاصله بشكل من الاش

ن لم يكن المكلف قاصداً لامتثاله ل نه انبعث نحو امتثال  امتثال الامر بالاقل وا 

 الامر بالاكثر.



 (79).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بعبارة: ان الاتيان بالاكثر بداعي امره على نحو التقييد لا يكون امتثالًا لامره 

ام واحد يدور امره فقط، بل هو امتثال له وللامر بالاقل ضمناً، ل ن الامر في المق

ن كان على وجه التقييد، فقد اتى  بين الاقل أ و الاكثر، فلو اتى المكلف بالاكثر وا 

بالاقل ضمناً ولا يمكن فرض اتيانه بالاكثر بدون الاتيان بالاقل، والا كان خارجاً 

عن محل البحث، غاية ما هناك انه لا يكون قاصداً للاقل الا في ضمن قصد 

كثر، وهذا المقدار يكفي في صحة العمل العبادي، ل ن قصد امتثال الامر بالا

اس تقلالياً أ و كان قصداً ضمنياً على  اً الامتثال مع المقربية متحقق سواء كان قصد

 اساس ان قصد القربة بكل جزء انما هو يقصد القربة بالكل.

قال الش يخ الفياض )حفظه الله( في المباحث: ومن هنا يظهر ان هذا 

رد لقلقة لسان ولا واقع موضوعي له، أ و فقل انه مجرد القصد الذهني التقييد مج

ق وما في هذا الوجه من طبيع في الخارج ل نه غير قابل للت بدون ان يكون له واق

ان المكلف لو اتى بالاكثر بداعي امتثال امره على وجه التقييد فهو امتثال ل مره 

ن قصد امتثال الامر بالمقيد دون الامر بالاقل، فلا يرجع الى معنى معقول، ل  

 يس تلزم قصد امتثال طبيعي الامر المتعلق بالاقل.

الخامس: ما ذكره المحقق العراقي )قده( وهو يجري في خصوص الواجبات 

التي يحرم قطعها مثل الصلاة بناء على حرمة قطعها، وهو يتم فقط على القول بأ ن 

بامر اخر كما لو اس تفيدت  حرمة القطع مفادة من نفس دليل الامر بالمركب لا

من الاجماع، وأ ن حرمة القطع تكليف اخر ثبت بدليل، وهو مس تقل عن دليل 

الامر بالمركب، اذ الامر بالمركب بحد نفسه لا يقتضي الا الاتيان به حتى لو قطع 

 المكلف المركب الذي بيده وجاء بمركب اخر.

فاده المحقق المذكور ويمكن تصوير حرمة القطع من نفس الامر بالمركب كما ا

)قده( )وحاصله(: ان الامر ان كان متعلقاً بالمركب ولا يتعلق بالمركب الشخصي، 



 (80........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

بالفرد،  اً لجامع امر باالا ان الامر بالمركب ماخوذ فيه قيد وخصوصية تجعل الامر 

وهي ان لا يكون المكلف قد شرع في فرد قبله، ومعنى ذلك ان الامر بالجامع 

نه لم يحقق متعلق متعلق بالفرد دائم اً اذ على تقدير الاتيان بفرد قبله ولو لم يكمله فا 

الامر، اذن يكون الامر بالجامع دائماً امراً بالفرد اذ بعد الشروع بالفرد الاول 

 يجب اتمامه ل ن الفرد الثاني لا يحقق الخصوصية المذكورة في متعلق الامر.

ن كان ممكناً ثبوتًا ومعقولاً  الا انه لا دليل عليه اثباتًا ل ن  وهذا التصوير وا 

حرمة القطع تكليف اخر وليس مس تفاداً من نفس الامر بالمركب، فيكون قطع 

ن كان المكلف قد امتثل الامر بالمركب في فرد اخر جاء به بعد  الصلاة محرم وا 

الاول، كما هو الحال في النظر الى الاجنبية في الصلاة، فا ن المكلف يرتكب 

ن كا  ن ممتثلًا للامر بالصلاة.حراماً وا 

فلو شك المكلف بعد الدخول في الركوع )بالسورة( وأ نه اتى بها أ و لم يأ ت 

ما بوجوب الاكمال وحرمة  بها فيتشكل عنده علم اجمالي بين متباينين، اذ يعلم ا 

غير واجبة، وبين وجوب الاعادة  -الجزء المشكوك -القطع فيما لو كانت السورة

بعد الركوع لا يمكن تداركها فتجب الاعادة، وهذا علم اجمالي على تقدير وجوبها، و 

منجز يجب فيه الاحتياط، وهذا مبني على عدم جريان قاعدة الفراغ في مورد 

نه لا  الشك الذي يكون معذوراً في الترك، وعلى تقدير جريانها في هذه الموارد فا 

لصلاة ولا يجب يتشكل علم اجمالي بين متباينين، اذ سوف يعلم بوجوب اتمام ا

 اعادتها من جديد.

والوجه في تنجز هذا العلم الاجمالي هو تعارض الاصول في اطرافه 

وتساقطها، حيث ان اصل البراءة عن وجوب الاتيان بالسورة معارض باصالة 

البراءة عن الطرف الثاني، فيكون العلم منجزاً ويجب فيه الاحتياط، ل ن المكلف 

ما اذا اس تمر في الصلاة وترك  السورة ودخل في ركن الركوع حصل له علم اجمالي ا 



 (81).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بقطع هذه الصلاة لبطلانها فيما اذا كانت السورة واجبة في الواقع أ و بحرمة قطع 

الصلاة فيما اذا كانت السورة ليست بواجبة في الواقع، ومقتضى هذا الاحتياط 

 هو الجمع بين الاس تمرار بهذه الصلاة رجاءً واعادتها من جديد.

نى ذلك ان الجزء الزائد وهو هنا في الفرض )السورة( قد ثبت وجوبها ومع

 عند الشك في جزئيتها وهو المطلوب، وجوب الاكثر.

وفيه: انه لم يقم دليل على حرمة قطع الصلاة مطلقاً، وانما ثبت بالدليل 

حرمة القطع في حالة واحدة وهي ما اذا كانت الصلاة محكومة بالصةة ظاهراً 

 اعادتها من جديد.وعدم لزوم 

وعليه فلا تكون الاصول والحال هذه متعارضة في الطرفين بل يجري 

 الاصل لنفي وجوب الزائد، دون ان يعارضه الاصل في الطرف الاخر.

والوجه في ذلك: ان موضوع حرمة القطع هو الصلاة المحكومة بالصةة 

المشكوك( ومع  ظاهراً، وحينئذ لابد من اجراء البراءة عن وجوب الزائد )الجزء

جريانه يثبت صحة الصلاة في الظاهر ووجوب الاس تمرار بها وبعد ثبوت صحتها 

تثبت حرمة قطعها، فحرمة القطع موقوفة وفي طول البراءة عن وجوب الزائد، وما 

دامت في طولها فلا معنى لمعارضتها، اذ بجريان البراءة عن وجوب الزائد يثبت 

بوت الحرمة فكيف تجري البراءة عن الحرمة، وجوب الصلاة وحرمة قطعها ومع ث 

اذ لازم ذلك ثبوت الحرمة وعدم ثبوتها معاً، فهيي ثابتة لفرض جريان الاصل عن 

 وجوب الزائد، وهي منتفية لفرض جريان البراءة عنها.

نعم لو كانت حرمة القطع لخصوص الصلاة الصحيةة واقعاً حيث يحرم 

نه حينئذ يتشكل علم اجمالي قطعها، ولو جرى الاصل لاثبات صحتها ظ اهراً، فا 

بين حرمة القطع على تقدير كون الواجب هو الاقل، وبين وجوب الاعادة على 

 تقدير كون الواجب هو الاكثر.



 (82........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 هذا وقد اجاب الش يخ الفياض عنه بامرين اخرين هما:

ن محل الكلام انما هو  الاول: ان هذا خارج عن محل الكلام في المسأ لة، فا 

الاجمالي بوجوب الجامع بين الاقل والاكثر في مرحلة الجعل وهل هو في العلم 

ن قلنا  مؤثر ومنجز أ و لا؟ بلا فرق بين الواجبات التي يحرم قطعها وغيرها فا 

ن قلنا بعدم التنجيز فالمرجح هو البراءة  بالتنجيز وجب الاحتياط فيها جميعاً، وا 

 عن وجوب الاكثر مطلقاً.

اخر من جهة خصوصية اخرى وهي حرمة قطع واما اذا وجد علم اجمالي 

نه عند توفر هذه  الصلاة بعد الشروع فيها وعدم تنجيز العلم الاجمالي الاول فا 

ما ببطلان هذه الصلاة التي شرع فيها فعلًا اذا  الامور حصل له علم اجمالي ا 

دتها من جديد أ و بحرمة قطعها اذا لم تكن اكانت السورة واجبة وقطعها واع

اجبة في الواقع، وهذا علم اجمالي اخر غير العلم الاجمالي الاول ومنشأ ه السورة و 

 الامور المذكورة منها انحلال العلم الاجمالي الاول وعدم تنجيزه.

الثاني: ان الخصوصية المذكورة لا توجب تشكل علم اجمالي اخر في 

السورة في المسأ لة، ل ن المسأ لة ذات قولين احدهما المرجع فيه البراءة عن جزئية 

الصلاة، وثانيهما المرجع فيه الاحتياط ووجب الاتيان بالاكثر، وعلى كلا القولين لا 

 يتصور هنا علم اجمالي اخر من جهة الخصوصية المذكورة وهي حرمة القطع.

فعلى القول بعدم الاحتياط، فالسورة ليست واجبة عليه، ولو تركها 

م ا بحرمة القطع أ و بوجوب السورة ودخل في الركوع فلا يحصل له علم اجمالي ا 

لفرض عدم وجوب السورة عليه بمقتضى اصالة البراءة وانحلال العلم الاجمالي 

 الاول في المسأ لة حقيقة أ و حكماً أ و انه ليس في المسأ لة علم اجمالي من الاول.

وعلى القول بالاحتياط فا ن وظيفة المكلف هو الاحتياط والاتيان بالاكثر 

أ كان قطعه جائزاً ام لا، ولا يجوز له الاكتفاء بالصلاة بدونها، فلو  مطلقاً أ ي سواء



 (83).....................الحادي عشر.....................الجزء  

تركها والحال هذه وجبت عليه الاعادة من جديد بلا فرق بين ما يجوز قطعه بعد 

الشروع وما لا يجوز
1

. 

ويمكن دفعها بأ ن مقصود العراقي هو كون المقام صغرى من كبرى الدوران 

لين المذكورين ويتردد المكلف فيهما، فيجب عليه و قبين الاقل والاكثر وياتي فيها ال

ن هذه الصغرى، او هذا  الاحتياط باعادة الصلاة وهو معنى وجوب الزائد، وا 

المصداق يمكن ان يقال بايجاب الاحتياط فيه ووجوب الزائد وهي في المقام 

 السورة، وما ذكره الش يخ الفياض )حفظه الله( هو تطبيق لنتائج المسأ لة الكبروية

على هذه الصغرى، فهو قد اخذ النتيجة مسلمّة من العنوان العام وطبّقها على هذا 

المورد مع ان المورد له نتيجته الخاصة بما يحقق مصداقية العنوان، لا تطبيق نتائج 

 العنوان على المقام.

 وقد اجاب المحقق العراقي )قده( بجوابين..

فيه وقع معذوراً فيه الجواب الاول: ان ترك المكلف للجزء المشكوك 

لجريان اصالة البراءة عن وجوب الجزء المشكوك، فلا يمكن ان يكون قبيةاً 

ومنجزاً على المكلف في ما بعد أ ي بعد دخول المصلي الركوع، حيث حصل له علم 

ما بحرمة القطع أ و وجوب السورة، ولكن هذا العلم لا يؤثر في المقام ل نه  اجمالي ا 

كان معذوراً فيه من ترك السورة وقبةه لاس تةالة لا يوجب عدم جواز ما 

شروع غير المشروع، فلا انقلاب الشيء مما وقع عليه، والعلم الاجمالي لا يجعل الم 

 اثر لهذا العلم فيكون وجوده كالعدم.

واجيب عنه: بأ ن ما في يد المصلي من الصلاة هي فرد من المامور به 

بين افرادها، دون الفرد من الصلاة  وليست هي المامور به وهي الصلاة الجامعة

التي بيده ومن هنا لا يسري الامر من المامور به وهو طبيعي الصلاة الى 

                                                 
1

 .417-416ص 10( المباحث ج 



 (84........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

افرادها، ل نها ليست مامور بها بل هي افرادها ومصادقيها وعدم الاثر للعلم 

 الاجمالي انما هو باعتبار ان يكون هذا الفرد هو المامور به لا طبيعي الصلاة.

طرف العلم الاجمالي هو وجوب السورة في الصلاة المامور بها وعلى هذا ف

لا وجوبها في هذا الفرد الذي بيد المكلف، فاذا كان طرف العلم الاجمالي وجوب 

السورة في الصلاة المامور بها كان منجزاً، ل ن العلم الاجمالي انما هو بين حرمة 

ر بها لا في هذا الفرد لكي قطع ما بيده من الفرد ووجوب السورة في الصلاة المامو 

لا يكون مؤثراً غاية الامر ان احد طرفيه وجد في هذا الفرد والطرف الاخر 

موجود من الاول، وعليه فالاصلان متعارضان فيسقطان معاً ويكون العلم 

الاجمالي منجزاً ويجب الاحتياط بتمام الفرد الذي بيده واعادة الصلاة في ضمن فرد 

 اخر.

: بأ ن الامر بالجامع المركب ماخوذ فيه -ا اسسه المحقق العراقيبم -ويمكن دفعه

 قيد وخصوصية يحتمل الامر بالمركب الجامع امراً بالفرد.

ولكن يرد على الوجه الذي ذكره العراقي عند الجواب: انه لو كان معذوراً 

ما بوجوبها  في ترك السورة فلا شك في تداركها وعدمه ليتشكل عنده علم اجمالي ا 

بحرمة القطع، اذ بعد جريان البراءة عنها فهيي ليست بواجبة لتكون طرفاً للعلم أ و 

الاجمالي، وبعد الشك في جريانها فيما لو دخل في الركوع لا يمكن جريانها ل نه 

 شك مقرون بالعلم الاجمالي.

ما بوجوب الاقل وهو ما دون  الجواب الثاني: ان المكلف يعلم اجمالًا ا 

كثر وهو الصلاة مع السورة، ومن هذا العلم الاجمالي السورة أ و بوجوب الا

يتولد علم تفصيلي بوجوب الاتيان بسائر الاجزاء، ل ن الاتيان بالركوع والسجود 

والتشهد والتسليم واجب على المكلف على أ ي حال سواءً أ كان الواجب واقعاً هو 

الاجزاء من  الاقل ام هو الاكثر، فالمكلف يعلم تفصيلًا بوجوب الاتيان بسائر



 (85).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الركوع وما بعده، وعلى هذا الاساس فاذا بدأ  المكلف بالصلاة وترك السورة 

ما بوجوب الاتمام  ن كان فيحصل عنده علم اجمالي ا  ودخل في الركوع فحينئذٍ وا 

وحرمة القطع أ و وجوب السورة والاتيان بصلاة اخرى معها، ولكن حيث ان 

م وحرمة القطع قد تنجز بالعلم احد طرفي العلم الاجمالي وهو وجوب الاتما

التفصيلي فينةل هذا العلم لا محالة الى علم تفصيلي بوجوب اتمام هذه الصلاة 

وحرمة قطعها وشك بدوي في وجوب السورة ولا مانع من الرجوع الى البراءة 

 عنها.

ن كان يعلم بوجوب الاتيان  وفيه: ان المكلف قبل الدخول في لصلاة وا 

لسورة تفصيلًا وعلى كل حال، غاية الامر انه يعلم بوجوبها بسائر الاجزاء غير ا

الجامع بين الوجوب الاس تقلالي والضمني، ل ن السورة ان كانت واجبة في الواقع 

ن لم تكن واجبة كان وجوب سائر الاجزاء  فوجوب سائر الاجزاء ضمني، وا 

يجب  اس تقلالياً، وعلى الاول يجب الاتيان بالصلاة مع السورة وعلى الثاني

الاتيان بها بدونها، واذا دخل المكلف بالصلاة وترك السورة ودخل في الركوع زال 

العلم التفصيلي بوجوب الاتيان به وبما بعده على كل حال، سواء اكانت السورة 

واجبة في الواقع ام لا، أ ما على الاول فلا يجب اتمام هذه الصلاة بل عليه 

ني فيجب اتمامها وعدم جواز قطعها، وحيث لا اس تئنافها مع السورة، واما على الثا

يعلم انها واجبة واقعاً ام لا فلا يدري ان الاتيان بالركوع وما بعده واجب ام لا، 

فاذا زال العلم التفصيلي زال معلوله وهو التنجز يتنجز وجوب اتمام هذه الصلاة 

ة هذه التي هي بيده فعلًا، فيكون وجوب اتمامها مشكوكاً من جهة الشك في صح

ما  الصلاة بعد ترك السورة، وحيث ان وجوب اتمامها احد طرفي العلم الاجمالي ا 

بوجوب اتمامها وحرمة قطعها أ و وجوب اعادتها من جديد مع السورة، وهذا العلم 

ما على القول بالعلية فواضح، اذ لا يمكن فرض  الاجمالي منجز على القولين، ا 



 (86........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لوم بالاجمال في كل طرف من اطرافه، والا وجود المانع عن تنجيزه للتكليف المع

 لزم خلف كونه علة.

واما على الاقتضاء، فل ن اصالة البراءة عن وجوب اتمام هذه الصلاة 

وحرمة قطعها معارضة باصالة البراءة من وجوب السورة في الصلاة فتتعارضان 

بين وتسقطان معاً فيكون العلم الاجمالي منجزاً وهو يقتضي الاحتياط بالجمع 

 الاتمام والاعادة في ضمن فرد اخر.

وقد يقال: بأ ن وجوب اتمامها منجز بالعلم الاجمالي في المرتبة السابقة وهو 

العلم بوجوب الجامع بين الاقل والاكثر فالوجوب على تقدير تعلقه بالاقل هو 

الصلاة بلا سورة يتنجز بالعلم الاجمالي قبل البدء بالصلاة وهو العلم الاجمالي 

ول، وعليه فاذا شرع في الصلاة وترك السورة ودخل في الركوع حصل له علم الا

ما بوجوب اعادتها من  ما بوجوب اتمامها هذه الصلاة وحرمة قطعها وا  اجمالي اخر ا 

جديد مع السورة اذا كانت السورة واجبة واقعاً ولكن هذا العلم الاجمالي لا 

قد تنجز بالعلم الاجمالي الاول يكون منجزاً ل ن احد طرفيه وهو وجوب الاتمام 

وفي المرتبة السابقة فلا اثر لهذا العلم الاجمالي الثاني ل ن المنجز لا يقبل التنجز 

 ثانية.

نه يقال: قد ذكرنا سابقاً ان المنجز للتكليف قد يستند الى امرين في أ ن  فا 

، فلا واحد وهو هنا مستند الى كلا العلمين، ل ن نسبته الى كليهما على حد سواء

يمكن القول بأ ن تنجزه مستند الى العلم الاول دون الثاني، اذ هو ترجيح بلا 

مرجح، غاية الامر ان التكليف تش تد فعليته وجعله الداعين للمكلف نحو امتثاله 

اذ لو تركه عوقب بعقابين احدهما مستند للاول والثاني مستند الى الثاني، ل نه 

لى مسلك العراقي )قده( نفسه من ان العلم ترك تكليفين في الحقيقة، خصوصاً ع



 (87).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الاجمالي علة تامة للتنجيز فلا محالة يكون مؤثراً في حال اجتماعه مع العلم الاجمالي 

 الاول.

وبعبارة اخرى: ان الاقل وهو الوجوب بلا سورة لم يتنجز تفصلياً انما 

لاحق لتاثير يتنجز بعلم اجمالي سابق وهذا لا يؤدي الى انحلال العلم الاجمالي ال

كلا العلمين في منجزية طرفهما المشترك، فاللاحق ينجز الطرف حدوثًا والسابق 

ينجزه بحصته البقائية، وحيث لا منجز تفصيلي بالطرف المشترك أ ي الركوع وما 

نه لا محالة يكون العلم الاجمالي صالحاً للتنجيز فلا تجري البراءة عن الاقل  بعده فا 

س لوجود التنجيز انما للعلم بوقوع المخالفة القطعية، فلا ينةل أ ي الركوع وما بعده لي

الثاني ل ن الطرف المشترك وهو الاتمام قد تنجزت حرمته ليس بالعلم الاجمالي 

ما بترك الركوع وما بعده  الاول بل ل ن في تركه يعلم بوقوعه في المخالفة القطعية ا 

ما بترك السورة، فلا مانع من تنجيز العلم الاج  مالي الثاني للطرف المشترك.وا 

والحاصل انه ههنا علمين اجماليين احدهما هو دوران الامر بين الاقل 

والاكثر، وثانيهما هو دوران الامر بين المتباينين، أ ي وجوب الاتمام او وجوب 

على مسلك  -الاعادة، لهما طرف مشترك وهو وجوب الاتمام، الا انه لم يتنجز

نما لا تجري البراءة عنه ل ن الغرض من اجرائها احد امرين بمنجز تفصيلي وا -العلية

 كلاهما باطل.

ما بترك الاتمام  ما ان يراد بجريانها نفي الاقل فهذا مخالفة قطعية عملية، ا  ا 

ما ان بترك السورة اذا كانت جزءً للصلاة واقعاً فلا تجري البراءة عن الاقل.  وا 

ن اريد بجريانها اثبات وجوب الاكثر فهو  من الاصل المثبت وعلى هذا وا 

يكون العلم الاجمالي الثاني منجز لوجوب الاعادة الى جانب منجزية العلم 

الاجمالي له في عرض واحد
1

. 

                                                 
1

 لنوري الساعدي. 337ص 4( ذكره الهاشمي في بحثه عن التقريرات ج 



 (88........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الى هنا لم يتم شيئاً من الوجوه المتقدمة لايجاب الاحتياط، ولهذا يكون 

 المرجع هو البراءة عن الزائد فيما لو كان جزءً للمركب.

 



 (89).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

 ين الاقل والاكثر الارتباطيين في الشرائطدوران الامر ب
 

والكلام في هذا المقام هو الكلام في المقام الاول، دوران الامر بين الاقل 

والاكثر في الاجزاء، حيث المرجع فيه هو البراءة عن الزائد، فكذلك الحال في 

هذا المقام في شرائط الواجب، باعتبار ان الشك في الشرطية كما لو شككنا في 

طية الاطمئنان في الصلاة مرجعه الى الشك في تعلق الوجوب بأ مر زائد هو شر 

تقيد الصلاة بالاطمئنان، لا بنفس الاطمئنان اذ لو تعلق به لكان جزءً لا شرطاً 

والفرق واضح هو ان تعلق الوجوب بنفس الجزء لا بنفس الشرط اذ هو خارج 

 عن المامور به فيكون الوجوب متعلقاً بالتقييد به.

 -متعلق بالتقيد بالشرط -من هنا فالشك في الشرطية شك في وجوب زائد

ومعه ينةل العلم الاجمالي الى علم تفصيلي وشك بدوي في وجوب التقيد 

 بالاطمئنان فتجري البراءة عنه.

مع ما قلناه فيما س بق انه لا علم اجمالي هنا الا صورة، لا واقع موضوعي 

وب، وحد الوجوب لا يدخل في العهدة، والعلم له، والتقيد او عدمه هو حد الوج

الاجمالي انما يتصور بلةاظ هذه الاوصاف، كالعلم الاجمالي بين الاقل والاكثر 

 المردد بين الاطلاق والتقييد.

ن قلت: ان الشك في الشرطية داخل في التردد بين المتباينين وليس  فا 

الشرط غير واجده فهما  داخلًا في التردد بين الاقل والاكثر باعتبار ان فاقد

ماهيتان متباينتان لا يعد احدهما اقل والاخر اكثر، فالصلاة الواجدة للطهارة غير 

 الصلاة الفاقدة لها، وليست هي اكثر وهذه اقل.



 (90........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن التقييد بالطهارة وعدمه  قلت: هذا صحيح مع ملاحظة حد الوجوب، فا 

ه في التعليق، اذ النظر حدان للوجوب، ولكن الامر مع قطع النظر عنهما كما بينا

الى ما يدخل في عهدة المكلف وما يشغل ذمته، حيث يعلم باش تغال ذمته باصل 

الصلاة ونشك في اش تغالها بالتقيد بالطهارة، فالامر دائر بين الاقل والاكثر لا 

 المتباينين.

هذا وقد يفرق بين الشروط الراجعة الى المتعلق وبين الشروط الراجعة 

حيث لا يكون المكلف مسؤولًا عن ايجاده بل اذا تحقق ووجد الى الموضوع، 

تعلق به التكليف الذي يراد من المكلف امتثاله، فلو قال الشارع )صل مع 

ن الصلاة هي المتعلق التي يراد من المكلف امتثالها وايجادها خارجاً مع  الطهارة( فا 

 تتقيد الصلاة بها.الطهارة، فالطهارة شرط راجع لفعل المكلف فيحصل الطهارة كي 

ولو قال )اعتق رقبة مؤمنة( فا ن موضوع العتق هو الرقبة المعبر عنها 

الموضوع او متعلق المتعلق، والايمان هنا شرط راجع الى الموضوع وهو غير ملزم 

 للمكلف.

وهذا التفصيل يقول اذا رجع الشك الى المتعلق جرت البراءة عنه واذا رجع 

 البراءة عنه.الى متعلق المتعلق لم تجر 

والصحيح هو البراءة فيهما معاً، ل ن التقيد الراجع الى الموضوع راجع الى 

ن الايمان الذي هو شرط الرقبة كان على المكلف  المتعلق فتجري البراءة عنه، فا 

ايجاد العتق المقيد بايمان الرقبة، لا بمطلق الرقبة والشك في كونه شرطاً يكون شكاً 

 و تقيد العتق بايمان الرقبة فتجري البراءة عنه.في ثبوت تكليف زائد ه

وقد اعترض المحقق العراقي )قده( بأ ن جريان البراءة مطلقاً غير تام بل لابد 

من التفصيل بين الشرط الذي يكون ايجاده في مادة الاقل ممكناً وبين الشرط 

 الذي لا يمكن ايجاده في مادة الاقل.



 (91).....................الحادي عشر.....................الجزء  

فع اليد عن الاقل رأ ساً، بل يمكن )والوجه فيه(: ان الاول لا يقتضي ر 

ن اعتبار هذا الشرط  تكميله بضم الشرط اليه، كما لو شك في ايمان الرقبة فا 

يتطلب من المكلف فيما لو اعتق الكافرة فلا يقع العتق لغواً رأ ساً بل بجعلها مؤمنة، 

 لامكان ذلك وبعد تكميل الرقبة بالايمان يقع العتق منه امتثالًا للامر ومصداقاً 

 للمامور به، وهو عتق الرقبة المؤمنة.

وبين الشرط الذي لا يكون ممكناً ايجاده في مادة الاقل، كما لو قال )اكرم 

العالم الهاشمي( فا ن الاقل وهو غير الهاشمي لا يقع منه الا لغواً اذ لا يمكن تكميله 

صداقاً بجعله هاشمياً فا ن الهاشمية غير قابلة للايجاد ليكمل به الاقل ويكون م

 للمامور به.

وعلى هذا فالشك في الاول دائر بين الاقل والاكثر والمرجع فيه الى 

 البراءة، والشك في الثاني دائر بين المتباينين.

وبعبارة اخرى: ان الشك في الاول شك في التكليف الزائد وهو الضم 

علم تفصيلي الى  -لو كان -ومرجعه الى البراءة عنه، باعتبار انحلال العلم الاجمالي

 وشك بدوي.

وأ ن الشك في الثاني يرجع الى الشك في حصة مباينة مع الفاقدة للشرط 

 فلا ينةل العلم الاجمالي، لتردد المعلوم بالاجمال بين المتباينين.

والجواب عنه: بأ ن المحقق العراقي )قده( قد لاحظ عالم الخارج لامتثال 

ي العتق المطلوب والشك في وجوب الامر، فالرقبة الكافرة خارجاً واجدة لطبيع

تكميلها بالايمان، وفي المثال الثاني لاحظ طبيعي الاكرام وأ ن العالم واجد له 

 والتكميل بالهاشمية لا يحتمل وجوبه لعدم امكانه حتى ينفى بالبراءة.

ولكن الصحيح هو ملاحظة عالم الجعل، وبملاحظة هذا العالم يكون الشك 

ن الوجوب مجعول على  في كلا المثالين شكاً في اصل التكليف فينفى بالبراءة، فا 



 (92........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الطبيعي من العتق والاكرام، والتقييد بالايمان في الاول والهاشمية في الثاني 

 مشكوك فيه حيث لم يعلم بجعله فتجري البراءة عنه.

 



 (93).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

 دوران الامر بين التعيين والتخيير العقلي
 

جب بين كونه معيناً أ و مخيراً وهو المقام الثالث من البحث، حيث يدور الوا

وسمي عقلياً ل ن الحاكم فيه هو العقل لا الشرع، فلو قال الشارع صل، ولم يحدد 

مصداقاً معيناً من افراد الصلاة الطولية أ و العرضية، فالعقل يحكم بالتخيير بين 

تلك الافراد ويقول ما دام الشارع لم يحدد فرداً معيناً من افراد الصلاة فالمصلي 

 بالخيار في اختيار أ ي فرد شاء.

وهذا بخلاف التخيير الشرعي حيث يكون الحاكم فيه الشارع نفسه كما لو 

قال ضم أ و اطعم س تين مسكيناً أ و اعتق رقبة فالتخيير بين هذه الافراد مما 

 تصدى الشارع لبيانه واثباته.

وكون مسأ لة دوران الامر بين التعيين والتخيير من صغريات الاقل 

كثر باعتبار انه لو وجب على المكلف عتق رقبة بلا ضم شيء اخر اليها والا

اقتضى حكم العقل التخيير بين الافراد، ومعنى ذلك هو وجوب الاقل، واما لو 

وجب في ذمته تحصيل الرقبة مع ضم عنوان الايمان اقتضى ذلك تعيين فرد خاص 

 من الرقبة، وهي الرقبة المؤمنة ومعنى ذلك وجوب الاكثر.

وعلى هذا فلو علم بوجوب مردد بين العام والخاص، كما لو علم بوجوب 

الاطعام ولكن لا يدري هل هو اطعام مطلق الحيوان المشترك بين الانسان 

 -وغيره أ و هو اطعام نوع خاص من الحيوان كالانسان، ومن الواضح ان المفهومين

عالم المفهومية، ولكن متباينان، الا ان هذه المباينة هي في  -الانسان والحيوان

بالنظر الى عالم الخارج والانطباق فا ن احدهما اعم صدقاً والاخر اخص صدقاً، 



 (94........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

فهل يجب الاحتياط في هذه الحالة باكرام خصوص الانسان أ و تجري البراءة عن 

 اكرامه والنتيجة هي التخيير؟

ر فيه تفصيل )حاصله(: ان الدوران بين التعيين والتخيير يحتاج الى تغاي

 مفهومي في عالم المفهومية ومنشأ  هذا التغاير احد امرين:

الاول منهما: ان يكون منشأ ه اختلاف كيفية اللةاظ، فمفهوم الحيوان 

ن كان جزءً من مفهوم الانسان ولكن التغاير بينهما  ن الاول وا  ومفهوم الانسان، فا 

كب من موجود، وأ نه نشأ  من كيفية اللةاظ فا ن لحاظ الانسان لا بما هو مر 

مفهومين، هما الحيوان والفصل )وهو الزيادة(، وانما يلحظ بما هو شيء واحد 

 وهذا اللةاظ هو الذي صار سبباً للمغايرة بينه وبين مفهوم الحيوان.

نعم لو وحظ مفهوم الانسان بما هو مركب من مفهومين هما الحيوان 

ل ن مفهوم الحيوان  الانسانووالزيادة لكان المغايرة منتفية بين مفهوم الحيوان 

والناطق هو مفهوم الانسان، حيث لوحظ المفهومان من الحيوان والناطق بما هما 

مفهومان، واما لو لوحظا بما هما مندكان متةدان فالانسان مفهوم واحد لوحظ فيه 

مفهوم الحيوان والناطق بنحو الوحدة واليقين والاجمال والاندماج، وهذه 

 ايرة.الملاحظة هي ما س ببت المغ

الثاني منهما: ان يكون سبب الاختلاف سبب لحاظ ذاتيهما لا سبب 

اختلاف كيفية اللةاظ، كما لو علم بحكم ولكن لا ندري هل متعلقه معيناً أ و غير 

معين كما لو قال )اكرم محمداً( ولكن لا يعلم هل اكرامه هو المطلوب أ و اطعامه 

ن خاصة، فعلى الاول فالمكلف بالخيار بين الاطعا م وغيره من افراد الاكرام، وا 

 كان هو الثاني أ ي الاطعام، فلا خيار في افراد الاكرام الاخرى.

وهنا مع ملاحظة مفهوم الاكرام ومفهوم الاطعام لم نجد ان الاول جزءً من 

الثاني، بحيث يكون الاكرام مركباً من جزئين، احدهما الاكرام لوحظ بنحو الوحدة 



 (95).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ير بينهما ناشئ من اختلاف كيفية اللةاظ وانما هما والاجمال حتى يكون التغا

ن كانا في  مختلفان بلةاظ ذاتيهما، فالاول في ذاته مفهوم مغاير لمفهوم الاطعام، وا 

 عالم الانطباق ليس كذلك بل احدهما اعم والاخر اخص.

وعليه فلو كان منشأ  التغاير هو كيفية اللةاظ كان المسأ لة من دوران الامر 

الاكثر، اذ لوحظ عالم الذمة واش تغالها فاليقين حاصل باش تغالها بين الاقل و

بالاطعام للحيوان، وشك في خصوصية الناطقية، فتجري البراءة حيث ان 

الانسان مركب من جزءين هما الحيوانية والناطقية، والوجوب المتوجه الى الاول 

 قطعي، بينما الثاني مشكوك.

هوماً واحداً اندمجت فيه الحيوانية لا يقال: لِمَ لمَ يلاحظ المفهوم مف 

 والناطقية، حيث باش تغال الذمة اليقينية بالحيوانية والشك في الناطقية.

نه يقال: ان خصوصية الاندماج والتفصيل من الخصوصيات الثابتة في  فا 

ن ملاحظة الذمة لم نجدها  عالم اللةاظ وليست من خصوصيات عالم الذمة، فا 

ن وجوب اطعامها ثابت مشغولة بنحو اليقين الا با حد جزءين، وهو الحيوانية فا 

نه لم يعلم تعلق التكليف به فتجري  على كل حال، وهذا بخلاف الجزء الثاني فا 

 البراءة عنه.

ن التباين  واما في الثاني: فالامر دائر بين المتباينين لا بين الاقل والاكثر، فا 

بتة في عالم اللةاظ حتى بين مفهوم الاكرام ومفهوم الاطعام ليس بخصوصيات ثا

يقال بعدم اشغالها بها، بل التباين بلةاظ ذاتيهما، فأ ما ذات الاطعام داخل في 

ن كان بينهما اخصية  الذمة أ و ذات مفهوم الاكرام، وحيث ان المفهومين متباينان وا 

 واعمية في عالم الصدق والخارج؛ وعليه فالعلم الاجمالي فيهما علم بين المتباينين؟



 (96........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

كرنا فيما س بق ان هذا العلم الاجمالي غير منجز لعدم تعارض وقد ذ

الاصول في اطرافه فاصل البراءة عن وجوب الاطعام يجري بلا معارضة لاصل 

 البراءة عن الاكرام، ل ن الغرض من جريانه احد امرين، كلاهما باطل..

 الاول منهما: هو اثبات الترخيص في ترك الاكرام مع فرض الاتيان بالاطعام

فهذا مس تحيل ل نه مع ترك الاكرام الاعم لابد من ترك الاطعام الاخص لعدم 

 امكان الاتيان به عند ترك الاعم.

الثاني منهما: هو الترخيص في ترك الاكرام مع فرض ترك الاطعام، فهذا 

ترخيص بالمخالفة القطعية وهو باطل لعدم امكان التقيد باصل يس تلزم المخالفة 

 القطعية.

 ليقان:وههنا تع 

الاول: ان تحليل متعلق الحكم الى عام وخاص غير سديد ل ن المتعلق هو 

الفعل الذي يراد ايجاده خارجاً، فهو غير متحقق قبل الاتيان به ليمكن لحاظ نسبته 

الى متعلق اخر، كي تكون النس بة بينهما كما ذكر، نعم النس بة تصدق في لحاظ 

عليه بحكم، فهو متحقق اولًا ومن هنا الموضوع اذ هو ما ينبغي وجوده كي يحكم 

 يكون لحاظ النس بة بين مفاهيم الموضوع ممكناً.

وعلى هذا فالتةليل المذكور يرجع الى ما تقدم من كون الشروط راجعة الى 

 الموضوع أ و المتعلق، حيث يمكن تحليل ما هو متحقق كما هو واضح.

طعام هي العموم من الثاني: ان النس بة في المثال المذكور بين الاكرام والا

وجه لا العموم المطلق، لصدق الاطعام دون الاكرام والعكس صحيح وصدقهما معاً 

في مورد، وبه يخرج المثال عن اصل الكبرى في دوران الامر بين الاقل 

 والاكثر.



 (97).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

 دوران الامر بين التعيين والتخيرر الشرعي
 

 وههنا مباني في تصور حقيقة الوجوب التخييري

الاول: ان مرجع التخيير الشرعي الى عدة وجوبات مشروطة حيث  المبنى

يكون كل وجوب مشروطاً بترك بقية الافراد، فاذا قال )اعتق رقبة او اطعم 

س تين مسكيناً( فالمقصود هو وجوب العتق مشروط بترك الاطعام أ ي اعتق ان 

 لم تطعم، وكذا في جانب الاطعام أ ي اطعم اذا لم تعتق.

رأ ي على وجود غرض واحد للمولى يتحقق بكل واحد من ويبتني هذا ال

افراد الواجب التخييري، فاذا تحقق الغرض بواحد من الافراد كان اللازم ترك 

بقية الافراد بعد تحصيل الغرض بالفرد الاول، فالفرد الاول وكذا الثاني كل واحد 

 منهما مشروط بترك الاخر.

ئي )قده( من ان التخيير الشرعي لا المبنى الثاني: ما ذهب اليه المحقق الخو

يختلف عن التخيير العقلي بل هو هو، فكما ان الوجوب التخييري العقلي يتعلق 

بعنوان احدهما كذلك التخيير الشرعي يتعلق بالجامع وهو عنوان احدهما، فاذا قال 

 )اعتق رقبة او اطعم( فالمقصود هو عنوان احدهما.

ي يرجع الى وجوبات متعددة بعدد الافراد المبنى الثالث: ان التخيير الشرع

ويكون كل فرد منها مشروطاً بترك بقية الافراد كالمبنى الاول لكن لا لوجود 

غرض واحد يحصل بكل واحد من الافراد بل لوجود اغراض متعددة بعدد 

الافراد، فما هو غرض العتق غير غرض الاطعام، والغرضان متضادان لا يمكن 

صيل الاخر، ولاجل ذلك لم يأ مر المولى بكل واحد منهما عند حصول احدهما تح 

 تعييناً بل امر به مشروطاً بترك الاخر.



 (98........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

المبنى الرابع: وهو مختار المحقق العراقي )قده( من ارجاع الوجوب التخييري 

الى عدة وجوبات بعدد الافراد مع فرض ضيق في جانب الوجوب كما هو الحال 

التعليق والاشتراط في نفس الوجوب بل في على المبنى الاول لكن لا بنحو 

المتعلق بأ ن يكون الواجب بعض مراتب وجود المتعلق أ ي سد بعض ابواب 

 عدمه، وهو ابواب عدمه المقارن مع عدم العدل الاخر.

هذه هي اهم مباني تصوير الوجوب التخييري، والحديث في حكم المسأ لة 

 على كل واحد من المباني..

يرجع التخيير الشرعي الى وجوبين مشروطين شرط المبنى الاول: حيث 

كل منهما هو ترك متعلق الاخر، كالعتق مشروط بترك الاطعام، والاطعام 

مشروط بترك العتق، وعلى هذا يكون مرجع الدوران الى العلم بوجوب العتق في 

حال ترك الاطعام، والشك في وجوبه حال الاتيان بالاطعام أ ي الشك في ان 

هو وجوب مطلق او وجوب مشروط فينةل الى العلم بوجوب وجوب العتق 

العتق في حال تحقق الشرط، والشك في حال عدمه، فتجري البراءة عنه وينتج 

 عن ذلك التخيير.

 وهنا محاولتان لاثبات التعيين..

ن كان  الاولى: ما عن المحقق النائيني )قده( من ان الوجوب التخييري وا 

ق العدل الاخر، الا انه مشروط بقاءً لا حدوثًا، مشروطاً بعدم الاتيان بمتعل

فوجوب العتق مثلًا، ثابت من اول الامر غاية ما هناك يشك في سقوطه 

 بالاطعام وعدمه، والشك في السقوط مجرى لاصالة الاحتياط.

واجيب عنه.. اولًا: انه لا وجه لافتراض الشرطية بقاءً فقط فالغاية من 

الوجوب مشروطاً من اول الامر بحيث الواجب التخييري تحصل بجعل 

 يس تكشف عدم ثبوت العتق لمن اطعم، ويكفي احتمال ذلك في المقام.



 (99).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ثانياً: لو سلم ان الشرطية في مرحلة البقاء فقط مع ذلك يقال ان البراءة لا 

تختص بموارد الشك في حدوث التكليف، بل تجري في موارد الشك في التكليف 

ن الشك في سعة التكليف سواءً اكان في مرحلة الحدوث او بقاءً ايضاً، لانه مهما كا

البقاء جرت البراءة عنه، بقطع النظر عن الاس تصةاب، لاطلاق دليلها ولا 

 موجب لتخصيصها بموارد الشك في حدوث التكليف.

نعم في موارد الشك في الامتثال لا تجري البراءة لعدم الشك بحسب 

 فاعلية.الحقيقة في الفعلية بل الشك في ال

ولو قيل بعدم شمول دليل البراءة لموارد الشك في السقوط اذا كان ذلك 

 من ناحية الامتثال لا من ناحية احتمال ضيق الجعل كما في المقام.

الثانية: ما ذكره المحقق العراقي )قده( من كون العلم الاجمالي غير منةل، 

عدم جواز ضم ترك ومع العلم بوجوب العتق تعييناً، أ ي عدم جواز تركه او 

الاطعام الى ترك العتق، فا ن الواجب ان كان تخييريًا فالمخالفة انما تكون بضم ترك 

احدهما الى ترك الاخر وهذا يعني ان كلا من الوجوبين التعييني والتخييري فيه 

 حيثية الزامية يفتقدها الاخر.

لعتق حتى اما الحيثية الالزامية في الوجوب التعييني للعتق فهيي الالزام با

ممن اطعم وهي حيثية لا يش تمل عليها الوجوب التخييري، واما الحيثية الالزامية 

للوجوب التخييري للعتق والاطعام فهيي تحريم ضم ترك الاطعام الى ترك العتق 

اذ بهذا الضم تتحقق المخالفة القطعية، وهي حيثية لا يش تمل عليها الوجوب 

لتعييني تكون المخالفة متحققة بلا حاجة الى التعييني لاحدهما، اذ على الوجوب ا

ضم ترك الاخر بل تتحقق بنفس ترك ذاك الواجب ولا يضر ضم ترك الاخر 

اليه، ل نه من ضم ترك المباح الى ترك الواجب، فيتشكل علم اجمالي باحد 



 (100........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الالزامين، وتكون البراءة عن وجوب العتق ممن اطعم معارضة بالبراءة عن حرمة 

 ممن ترك العتق.ترك الاطعام 

ن لم يكن منةلًا حقيقة ولكنه غير منجز لانحلاله وفيه : ان العلم الاجمالي وا 

حكماً، ل ن البراءة عن وجوب العتق ان اطعم لا تعارض بالبراءة الثانية ل ن فرض 

جريانها هو فرض وقوع المخالفة القطعية العملية ولا يعقل التامين مع هذا الفرض، 

نها تجري ل ن فرض المخالفة مخالفةً احتمالية لا وهذا بخلاف جريان ا لبراءة الاولى فا 

 قطعية.

 :المبنى الثاني

ما اختاره صاحب الكفاية )قده( من ان مرجع الواجب التخييري الى 

وجود غرضين لزوميين فعليين للمولى وهما متزاحمان في مقام التحصيل بمعنى ان 

خر، بمعنى ان المكلف لا يقدر على استيفاء احدهما يعجز المكلف عن استيفاء الا

الجمع بينهما في مرحلة الامتثال، قال في الكفاية
1

: ان الغرض اذا كان متعدداً في 

الواجب التخييري، فمعناه ان المكلف لا يقدر على الجمع بينهما، وعلى هذا فاذا دار 

 الامر بين التعيين والتخيير كما لو شك في ان وجوب الصوم تعييني عليه او

تخييري ما بينه وبين الاطعام، فيكون مرجع الشك في انه اذا قام بالاطعام، فهل 

 يقدر على استيفاء غرض الصوم او لا يقدر؟

ففي مثل ذلك يكون المرجع قاعدة الاش تغال، على اساس ان قيام الغرض 

بالصوم معلوم والشك انما هو في القدرة على استيفائه بعد استيفاء الغرض من 

وفي مثل هذا المورد يحكم العقل بوجوب الاتيان بالصوم، غاية الامر  الاطعام،

ن كان  ان كان وجوب الصوم تعييناً كان المكلف قادراً على استيفاء غرضه، وا 

                                                 
1

 .510ص 10.. نقلاً عن المباحث ج174( كفاية الاصول ص 



 (101).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وجوبه تخييريًا كان المكلف غير قادر على استيفائه، فيكون مرجع الشك في ان 

  او لا؟الاطعام هل يعجّز المكلف عن استيفاء غرض الصوم اللزومي

: ان كان الوجوب تخييريًا فهو معجز والا فلا، وهل يرجع الى وجوابه

البراءة او الاش تغال، فقد ذهب الس يد الشهيد الصدر الى الثاني معللًا بأ ن 

 المورد من موارد الشك في القدرة، والمرجع فيه الى الاش تغال.

 ش يخنا الفياض )حفظه الله( بـ: واجاب عنه

ول لا يرجع الى معنى معقول، اذ لا معنى لافتراض التزاحم اولًا: ان هذا الق

نه رجم بالغيب، ضرورة  والتضاد بين الاغراض بدون تزاحم وتضاد بين الافعال فا 

انه لا طريق هنا الى احراز التزاحم والتضاد فيها بعد ما لم يكن بين الافعال، هذا 

متعلق بالجامع اضافة الى ان دليل الواجب التخييري ظاهر في ان الوجوب 

 العنواني لا انه متعدد فانه بطبيعة الحال يكون الغرض واحداً.

اقول: الشق الاول من كلامه غير سديد ل ن المس تدل يقصد من عدم 

امكان الاستيفاء انهما متزاحمان في مقام الفعل لا مطلقاً، والا لا معنى للقول بأ ن 

 استيفاء احدهما يعجّز عن الاخر.

 ني من كون الوجوب التخييري.. الخ، فهو متين.واما الشق الثا

وثانياً: ان ما هو الثابت بين الاصحاب من ان منشأ  الشك في ثبوت 

التكليف ان كان هو الشك في القدرة، فالمرجع الى اصالة الاش تغال، غير تام، 

ل ن الشك في ثبوت التكليف وحدوثه مورد لقاعدة البراءة سواءً اكان منشأ  هذا 

ك في القدرة ام الشك في جهة اخرى كعدم النص في المسأ لة او الشك، الش

 تعارض النصين فيهما او اجمال الدليل.

فلو شك في وجوب الحج من جهة الشك في الاس تطاعة ولو باعتبار 

 الشك في قدرته البدنية، فلا مانع من الرجوع الى اصالة البراءة عنه.



 (102........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ثبوت التكليف وهو مجرى المهم ان الشك في القدرة مرجعه الى الشك في 

كون الشك مقرونًا بالعلم الاجمالي يللبراءة ما لم تكن هناك جهة مانعة عن البراءة 

او كون الش بهة قبل الفحص، والا فمقتضى اطلاق دليلها عدم الفرق بين موارد 

 الشك في القدرة وسائر الموارد، ل ن الخارج عن اطلاق دليل البراءة امران..

 لم الاجمالي حيث هي خارجة تخصصاً كما تقدم.الاول: مورد الع

 الثاني: مورد الش بهة قبل الفحص.

فالقدرة شرط كسائر شرائط التكليف، فاذا شككنا في ان وجوب الصوم 

ن كان يعلم تفصيلًا بترتب الغرض اللزومي على  ن المكلف وا  تعييني او تخييري، فا 

وب التعييني والتخييري، الصوم ولكن هذا العلم متعلق بوجوب الجامع بين الوج

فهو ملزم باتيانه على الاول ولكن لا علم به وغير ملزم على الثاني، وعلى هذا 

ن كان يرجع الى الشك في ان الاتيان  فالشك في ان وجوبه تعييني او تخييري، وا 

بالاطعام، هل هو معجّز او لا؟ عن استيفاء الغرض اللزومي من الصوم، الا انه 

 الرجوع الى البراءة عن وجوبه اذا كان منشأ  الشك فيه الشك مع ذلك لا مانع في

 في القدرة.

فذهاب المشهور الى كونه من موارد الاش تغال مبني على ان القدرة ليس 

 شرطاً للتكليف وانما هي معتبرة في مرحلة الامتثال.

وعلى هذا فالتكليف فعلي والمكلف شاك في انه قادر على امتثاله او لا؟ 

 يه الاش تغال، ولكن الصحيح ان القدرة شرط للتكليف كسائر الشروط.والمرجع ف 

هذا اضافة الى ان منشأ  الشك في وجوب الصوم في المسأ لة ليس هو 

الشك في القدرة، ل ن وجوبه ان كان تخييريًا فقد سقط جزماً بالاتيان بالاطعام 

ن واس توفى غرضه به، وعجز المكلف عن استيفاء الغرض اللزومي من الصوم ، وا 

كان تعييناً وجب استيفائه منه، ولكن حيث انه مشكوك فيه ولا يعلم بوجوبه 



 (103).....................الحادي عشر.....................الجزء  

كذلك، فلا مانع من الرجوع الى البراءة عن وجوبه التعييني، ومنشأ  هذا الشك 

ليس هو الشك في القدرة بل منشأ ه عدم وجود نص في المسأ لة او تعارض 

اه الامور الخارجية اذا كانت النصين او اجماله اذا كانت الش بهة حكمية، او اشتب

الش بهة موضوعية
1

. 

: بأ ن المورد من موارد الاش تغال، وذلك لقيام الغرض وقد يقال كما قيل

اللزومي الفعلي بالصوم وهو معلوم على كل تقدير، سواءً اكان وجوب الصوم 

تعيينياً ام تخييريًا، غاية الامر ان المكلف يشك في انه قادر على استيفاء هذا 

رض بعد الاطعام او لا، وفي هذه الحالة يحكم العقل بلزوم الاتيان بالصوم الغ

وعدم جواز تفويت الغرض اللزومي الفعلي المحتمل المنجز، نظير ما اذا علم المكلف 

بوجوب الصلاة عليه فعلًا ولكنه شاك في انه قادر على اتمامها او لا؟ ففي مثل 

بها، فا ن عرض عليه عجز في الاثناء فهو  ذلك لا ش بهة في حكم العقل بلزوم الاتيان

معذور والا فقد اتى بها، ل ن العقل لا يفوت التكليف العقلي ولو احتمالًا على 

 اساس ان الاش تغال اليقيني يس تدعي البراءة اليقينية.

واجاب عنه الش يخ الفياض
2

بعد عرضه: بأ ن المعلوم بالاجمال هو قيام احد  

 الغرض اللزومي التعييني او الغرض اللزومي الغرضين اللزوميين بالصوم هما

التخييري، وهذا العلم لا يكون منجزاً لانحلاله حكماً بجريان الاصل عن التعيين 

 ل ن فيه كلفة زائدة حتى تدفع بالاصل.

والحاصل: ان الوجوب ان كان تخييريًا فقد اس توفى الغرض بالاطعام وعجز 

وجوبه تعييناً، ومن الواضح ان الشك  المكلف عن الصيام، فلا يبقى الا احتمال

فيه لا ينشأ  من الشك في القدرة بل من احد الامور المتقدمة، وعليه فالشك في 

التعيين والتخيير في المسأ لة يرجع الى الشك في وجوب الصوم تعييناً بعد 

                                                 
1

 .510ص 10( المباحث ج 
2

 .515ص 10باحث ج( الم 



 (104........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الاطعام، وحيث ان المكلف يعلم وجدانًا بعده بسقوط الوجوب التخييري بما له 

على تقدير ثبوته وعجزه عن استيفاء الغرض اللزومي من عدله الاخر، من الملاك 

لا انه شاك في عجزه عن استيفائه، فاذن لم يبق الا احتمال الوجوب التعييني 

 للصوم ومنشأ ه ليس الشك في القدرة.

: ما عن المحقق العراقي )قده( من ارجاع الوجوب التخييري المبنى الثالث

دائل مع فرض ضيق في جانب الوجوب كما هو على الى عدة وجوبات بعدد الب

المبنى الاول، حيث شرط عدم الاخر، ولكن هنا لا بنحو التعليق والاشتراط 

في نفس الوجوب بل في المتعلق، بأ ن يكون الواجب بعض مراتب وجود 

 المتعلق، أ ي سد ابواب عدمه، وهي ابواب عدمه المقارنة مع عدم العدل الاخر.

ن وجوب كل واحد منهما غير مشروط بعدم الاخر، بل وبعبارة اخرى: ا

هو مطلق ولكنه متعلق خاص أ ي حصة خاصة لكل منهما، وهي الحصة المقارنة 

لعدم الاخر، وهذا القول نظير القول الاول، غاية الامر ان الواجب على القول 

المردد بين طبيعي الصوم وطبيعي  -عنوان احدهما -الاول هو الجامع العنواني

 طعام، واما على هذا القول فالواجب هو احدى الحصتين.الا

ما ان وفيه : انه لا معنى لاطلاق الوجوب وتقييد الواجب ل ن ترك العدل ا 

يكون له دخل في وجوب الصوم او لا يكون، فعلى الاول يكون الوجوب 

 مشروطاً لا محالة بترك الاطعام، ويكون مطلقاً على الثاني حكماً وملاكاً.

في المسأ لة بناءً على هذا التصوير هو حكم المبنى الاول من رجوعه والحكم 

الى الشك في وجوب سد باب عدم العتق مطلقاً، او في خصوص سد باب عدم 

الاطعام، فتجري البراءة عن وجوب العتق ولا يتعارض بالبراءة عن الوجوب 

 ةه.التخييري، أ ي عن حرمة ضم ترك الاطعام الى ترك الصوم كما تقدم توضي

 



 (105).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

 امور عامة حول الاقل والاكثر
 

: هل يمكن التمسك بالاس تصةاب في هذه المسأ لة لاثبات الامر الاول

 احد الامرين من البراءة او الاحتياط او لا يمكن؟

فقد نتمسك بالاس تصةاب لاثبات الاحتياط باتيان الاكثر  بالتقريب 

 التالي..

الاول امتثال الواجب على ان المكلف لو اتى بالاقل فقد حصل له امران، 

تقدير كونه هو الاقل، والثاني بقاء الواجب على تقدير كونه الاكثر، وهذا التردد 

قطع النظر من كونه هو بهو منشأ  للشك في بقاء كلي الوجوب في ذمة المكلف و 

الاقل او الاكثر، وحيث ان ذمته مشغولة باحدهما والان يشك في بقاء اش تغال 

اس تصةاب بقاء وجوب الكلي الجامع بين الفرد القصير والفرد ذمته فلا مانع من 

 الطويل وهو الاكثر.

 هذا واشكل عليه بـ..

اولًا: ما عن المحقق الخوئي )قده(: بأ ن هذا الاس تصةاب محكوم 

باس تصةاب عدم وجوب الفرد الطويل وهو الاكثر ومؤمن من العقوبة على تركه، 

خص المحدث بالحدث الاصغر بلل مشتبه والمقام يكون نظير ما اذا خرج من الش

ن مثل ذلك لا مانع من اس تصةاب عدم كونه محدثًا  مردد بين البول والمني، فا 

بالاكبر وبه ينقح موضوع وجوب الوضوء، ولا اثر لمجرد بقاء الحدث المعلوم 

بالاجمال، ل نه محكوم باس تصةاب عدم كونه محدثًا بالاكبر.. هذا ما في تقريرات 

 بحثه.

 فقد اشكل على التقريب المذكور باشكالين.. ا ما ذكره في المصباحوام



 (106........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الاشكال الاول: ان المقام ليس من قبيل اس تصةاب الكلي من القسم 

الثاني حيث ان في هذا القسم يكون الفرد الحادث مردداً بين الفرد الطويل والفرد 

ذا كان القصير، ومعه لا مانع من اس تصةاب عدم حدوث كل منهما في نفسه ا

هناك اثر شرعي مترتب عليه، غاية الامر يقع التعارض بين الاس تصةابين 

فيتساقطان معاً من جهة المعارضة، ويكون العلم الاجمالي منجزاً، واما اذا ارتفع 

الفرد القصير فيكون الشك في بقاء الجامع نظير ما اذا خرج من المكلف المتطهر 

ن اس تص ةاب عدم كونه بولًا معارض باس تصةاب بلل مردد بين البول والمني، فا 

عدم كونه منياً، وبعد الوضوء يشك في ارتفاع الحدث المتيقن لكونه مردداً بين ما 

هو مرتفع يقيناً وما هو باق كذلك فيس تصحب بقاء الحدث الكلي، وأ ما في المقام 

فالامر ليس كذلك، ل ن وجوب الاقل متيقن اجمالًا والشك انما هو في وجوب 

 لا في بقاء الجامع، نظير ما اذا خرج من المكلف المحدث بالاصغر بلل مردد الاكثر

بين البول والمني، ل ن الشك فيه ليس في بقاء الجامع بل الشك في حدوث الفرد 

 الاخر وهو المني.

ومن هنا ذكر )قده(: ان المكلف يشك في انقلاب الحدث الاصغر الى 

م الانقلاب وبه يتضح موضوع وجوب الاكبر وحينئذٍ لا مانع من اس تصةاب عد

الوضوء
1

. 

ويمكن تقرير المسأ لة بأ ن موضوع وجوب الوضوء هو المكلف المحدث 

بالاصغر وعدم كونه محدثًا بالاكبر بمقتضى الايات والروايات، وعلى هذا فالموضوع 

مركب من جزئين الاول محرز بالوجدان، وهو كونه محدثًا بالاصغر، والجزء الثاني 

لاس تصةاب وهو عدم كونه محدثًا بالاكبر، وبضم الثاني للاول ينقح موضوع محرز با

                                                 
1

 .522ص 10نقلاً عن المباحث ج 443ص 2( مصباح الاصول ج 



 (107).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وجوب الوضوء، فاذا ثبت وجوب الاقل فلا يبقى مجال لجريان اس تصةاب 

 الكلي.

.. اولًا: ان ما ذكره )قده( لا ينسجم مع ما بنى عليه عندما والجواب عنه

الاطلاق امر وجودي  فصل بين البراءتين الشرعية والعقلية حيث افاد هناك بأ ن

لا يثبت بالاصل، وذلك ل ن اصالة البراءة عن تقييد الاقل بالجزء الزائد لا تثبت 

تعلق التكليف بالاقل بنحو الاطلاق الا على القول بالاصل المثبت، ل ن التقابل 

عنده بين الاطلاق والتقييد من تقابل التضاد، وعليه يكون الاطلاق امراً 

اته بالبراءة عن التقييد، واذا لم يمكن اثبات الاطلاق للاقل وجوديًا لا يمكن اثب

بالاصل البراءة الا على القول بالاصل المثبت لم يكن اثباته باس تصةاب عدم 

 وجوب الاكثر الا على النحو المثبت ل ن الاطلاق امر وجودي.

وثانياً: لو سلم ان الاطلاق امر عدمي، فغاية ما ثبت بهذا الاصل وجود 

 القصير لا ان الجامع يكون في ضمن الفرد القصير فا ن هذا من اللازم العقلي.الفرد 

اما تنظيره للمقام بمورد البلل المشتبه الخارج من المحدث بالاصغر، فغير 

فني لوجود نكتة فقهية خاصة في المثال توجب جريان اس تصةاب عدم الحدث 

ضوء كقوله تعالى ))اذا قمتم الاكبر، وهي الاس تفادة من الادلة التي بين ايدينا للو 

الى الصلاة..الخ(( ان المحدث بالاصغر اذا لم يكن جنباً بمقتضى التخصيص في 

الاية الاخرى كان طهوره الوضوء، وهذا الموضوع مركب من جزءين، جزء محرز 

بالوجدان وهو كونه محدثًا بالاصغر، وجزء محرز بالاس تصةاب وهو عدم كونه 

موضوع الوضوء بالنس بة اليه، واين هذا من محل الكلاممحدثًا بالاكبر فيتنقح 
1

. 

اريد منع جريان اس تصةاب جامع الوجوب المردد بين الاقل والاكثر  ولو

ان يقال: ماذا يراد من جريان الجامع؟ هل يراد اثبات وجوب الاكثر؟ فهذا من 

                                                 
1

 لنوري حاتم. 352ص 5( ذكره في المحصول ج 



 (108........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 الاصل المثبت لكون الملازمة عقلية، أ و يراد اثبات جامع الوجوب فا ن هذا لا

اثر له، ل نه لا يزيد على العلم الوجداني بهذا الجامع وقد تم انه لا ينجز سوى 

 الاقل، والاقل حاصل بحسب الفرض.

: ان قد تقدم من عدم العلم الاجمالي من اول الامر والصحيح في الجواب

وانما هو على تفصيلي يتعلق بوجوب الاقل وشك بدوي في سعته وشموله للزائد، 

معلوم وجوبه اجمالًا حتى يشك في بقائه بعد الاتيان بالاقل،  فليس هنا جامع

 فالنتيجة انه لا موضوع للاس تصةاب لبقاء الجامع.

ولو سلم، بأ ن العلم الاجمالي يتعلق بالجامع بين المطلق وهو الاقل والمقيد 

ن كان شاكاً في بقاء الجامع الا ان  ن المكلف بعد الاتيان بالاقل وا  وهو الاكثر، فا 

ن اس تصةاب بقائه غير جار، لما تقدم من ان الغاية من جريانه احد امرين جريا

كلاهما باطل، فلا اثر لتنجيز الجامع فيكون وجوده كالعدم، نعم لو ثبت 

بالاس تصةاب لبقاء الجامع وجوده ضمن الفرد الطويل )الاكثر( لكان له اثر، ولكنه 

 لم يثبت الا على القول بالاصل المثبت.

 الاس تصةاب المثبت للاحتياط. هذا كله في

 بالاس تصةاب على البراءة.. وأ ما الاس تدلال

ان يقال: اننا نقطع بعدم وجوب التسعة من الاجزاء والعشرة اجزاء أ يضاً 

قبل دخول الوقت أ و قبل صدور التشريع، وبعد دخول الوقت للفريضة أ و بعد 

ل بقاء الجزء العاشر التشريع، نقطع بوجوب التسعة اجزاء دون الزائد منها، ونحتم

 على عدم الوجوب فنس تصحب عدم وجوبه.

وقد يشكل عليه: باننا قبل دخول الوقت للفريضة كنا نقطع بعدم وجوب 

ن كنا نقطع بعد دخول الوقت بوجوب التسعة  التسعة اجزاء والعشرة اجزاء، وا 

دون الوجوب  -في ضمن العشرة -الاعم من الوجوب الاس تقلالي، والضمني



 (109).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن كنا نحتمله، وهذا معناه الاس تق لالي للاجزاء التسعة، حيث اننا لا نقطع به وا 

امكان جريان اس تصةاب عدم وجوب التسعة اجزاء أ يضاً، فيتعارض 

 الاس تصةابان ويتساقطان، ويكون العلم الاجمالي منجزاً وهو يقتضي الاحتياط.

ويجاب عنه: بأ ن اس تصةاب عدم وجوب العشرة اجزاء لا يمكن ان 

ض اس تصةاب عدم وجوب التسعة اجزاء، ل نه ان كان المقصود من يعار 

اس تصةاب وجوب التسعة اجزاء اثبات وجوب العشرة اجزاء، فهو من الاصل 

ن كان المقصود من اجزاء الاس تصةاب المذكور  المثبت وهو ليس بحجة شرعاً وا 

عملية، الترخيصي بترك الاجزاء التسعة أ يضاً، فهذا ترخيص بالمخالفة القطعية ال 

ن كان يؤمن من المخالفة الاحتمالية لكنه لا يؤمن من المخالفة  والاصل العملي وا 

 القطعية العملية، فلم يصح جريانه مع هذه النتيجة.

وبذلك يتبين صحة جريان الاس تصةاب لعدم وجوب الاجزاء التسعة وبه 

 تثبت البراءة.

 الامر الثاني: دوران الامر بين الجزئية والمانعية

دار امر الشيء بين ان يكون جزءً من الصلاة وبين ان يكون مانعاً  اذا

بمعنى ان وجوده يمنع من الاتيان بالواجب كما في قول )أ مين( في الصلاة عند 

العامة والتي يقول الخاصة انها مانع، فهل الدوران هنا بين الاقل والاكثر أ و بين 

 المتباينين؟

مر بين المتباينين حيث يحصل علم فيه قولان.. الاول: انه من دوران الا

ما بوجوب المركب المنضم اليه الجزء المشكوك أ و بوجوبه المقيد بتركه ذلك  اجمالي ا 

الجزء وهما متباينان، ل ن الاول بشرط شيء والثاني بشرط عدمه وهما متباينان، 

والنتيجة هي وجوب الاحتياط بتكرار العمل مرة مع الجزء المشكوك ومرة بدونه 

 دار الامر بين كلمة )أ مين( في كونها جزءً أ و مانعاً.لو 



 (110........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وقد يقال: ان العلم الاجمالي المذكور غير منجز، اذ لا يمنع عن جريان 

الاصل في كلا الطرفين ل ن تعارض الاصول مرهون بان جريانها تؤدي الى 

ما  المخالفة القطعية العملية، وفي المقام لا يؤدي جريان الاصول اليها ل ن المكلف ا 

ياتي بالصلاة مع )أ مين( الجزء المشكوك أ و يأ تي بها مع تركه وعلى كلا  ان

التقديرين فلا مخالفة الا احتمالية وليست قطعية، والنتيجة هي التخيير بين 

الامرين عقلًا ويكون الامر من الدوران بين المحذورين حيث لا يمكن فيه المخالفة 

 القطعية العملية.

ية تحصل بترك الصلاة رأ ساً، بمعنى جريان البراءة عن نعم المخالفة القطع 

جزئية أ مين، وجريانها عن مانعيته أ ي تقييدها بعدمه، ومع جريان اصالة البراءة 

عن كلا التقديرين، فهو ترخيص بترك الصلاة رأ ساً، ولذلك لا يمكن جريان 

 البراءة عن كليهما معاً.

ن العلم الاجمالي في المقام ولكنه: خارج عن محل الكلام، اذ لا شك في كو

منجزاً لامكان الاحتياط، والمخالفة القطعية لم تنشأ  من جريان الاصول في 

الاطراف، واقصى ما ينشأ  من جريانها هو المخالفة الاحتمالية ولا ينشأ  منه ترك 

 الصلاة رأ ساً والترك للصلاة رأ ساً ناشئ من ترك الاجزاء المعلومة.

المحذورين،  الدوران بينون المقام داخلًا في مع امكان الاحتياط لا يك

 وهذا هو القول الثاني.. ودفعه

نعم يمكن تصوير المخالفة القطعية العملية فيما اذا كان الجزء المشكوك مما 

يعتبر فيه قصد القربة على تقدير جزئيته أ و مانعيته فلو اتى بها بدون قصد القربة 

قدير الجزئية فالمفروض انه لم يأ ت بها بقصد فقد تحققت المخالفة القطعية، اذ على ت

القربة وعلى تقدير المانعية فالمفروض انه قد اتى بها ولم يتركها ومع اداء جريان 

 الاصلين الى المخالفة القطعية فيتعارضان ويتساقطان.



 (111).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ما ان ياتي  ولكن هذا الفرض لا يدخل في محل الكلام من جهة ان المكلف ا 

ربة أ و يتركه فيها ولا ثالث لهما وهو اتيانه بدون قصد القربة بالجزء المشكوك مع الق

 لتحقق المخالفة القطعية العملية.

 



 (112........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 



 (113).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

  ثالامر الثال

 دوران الامر بين الاقل والاكثر في الش بهات الموضوعية
 

مر الكلام في دوران الامر بين الاقل والاكثر الارتباطيين في الش بهات 

لعلم الاجمالي منةل فيها حقيقة الى علم تفصيلي الحكمية، وذكر الاصوليون ان ا

بوجوب الاقل وشك بدوي بوجوب الاكثر، ولكن العلم الاجمالي المنةل لا 

وجود له في المسأ لة بل هو علم تفصيلي بوجوب الاقل من الاول، وشك بدوي 

في وجوب الزائد كتكليف زائد على اصل الواجب، والمرجع فيه هو البراءة 

 بقسميها.

في الش بهة الحكمية، وهل الش بهة الموضوعية كذلك؟ كما لو شك هذا 

المكلف في شرطية عدم لبس الثوب المصنوع من حيوان لا يؤكل لحمه شرعاً ولا 

يقين عنده بجعلها فيحصل له التردد بين الاقل اذا لم تكن الشرطية ثابتة وبين 

 اصل جعل الاكثر اذا كانت الشرطية ثابتة، وهذا التردد ناشئ من الشك في

حيث لم يعلم ان الشارع جعل الشرطية المذكورة أ و لا؟ هذا هو الشك في 

 الش بهة الحكمية والتي مر الكلام في جريان البراءة عن الشرطية المشكوكة.

واما لو فرض العلم بالجعل المذكورة ولكن حصل الاشتباه من جهة 

من جلد حيوان لا المصداق الخارجي، كما لو شك في ان الثوب الملبوس مصنوع 

يؤكل لحمه، فالش بهة هنا موضوعية حيث يشك المصلي في التقييد المعتبر في 

الصلاة وأ نه متحقق أ و لا، وهو ان لا يكون لباسه من اجزاء ما لا يؤكل لحمه، 

ومع الشك فيه فهو يشك في مانعية هذا اللباس عن الصلاة، فهو لا يعلم ان 



 (114........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

س هذا الثوب اذا كان في الواقع من اجزاء ما الواجب هو الصلاة المقيدة بعدم لب

 لا يؤكل أ و لا تكون مقيدة بعدم لبسه اذا لم يكن من اجزاء ما لا يؤكل لحمه.

وحيث ان مرجع الشك الى مانعية هذا اللباس عن صحة الصلاة أ ي انها 

مشروطة بعدم لبسه فهذه ش بهة موضوعية، حيث لا يشك في اصل جعل 

يشك في انطباقها على لباسه، وهل المرجع فيها هو البراءة  الشرطية المذكورة وانما

 كالحكمية أ و الاحتياط؟

هنا تجري البراءة أ يضاً، حيث يعلم بأ ن الاجزاء والشرائط المعلومة وهي 

الاقل واجبة، والزائد مشكوك فيه فتجري البراءة لنفيه، والنتيجة ان هذا اللباس 

 ليس من اجزاء مما لا يؤكل لحمه.

)قده( قد منع امكان تصوير الش بهة الموضوعية في  ق النائينيوالمحق

الواجبات التي ليس لها متعلق في الخارج أ ي موضوع كالسورة مثلًا في الصلاة، 

فالثوب المصنوع مما لا يؤكل لحمه فالشرط هو عدم لبسه وهذا واجب ضمني، فا ن 

خارجي وهو كل شرط هو واجب ضمني، فاذا لاحظناه فوجدناه متعلقاً بموضوع 

الثوب في الخارج فالواجب الضمني أ و الشرط له تعلق بموضوع خارجي وهو 

 الثوب.

واما في مثل السورة، فانها جزء وواجب ضمني في الصلاة، فا ن كل جزء 

هو واجب ضمني، الا انه لا تعلق لها بموضوع خارجي فلا يوجد في الخارج ما 

 تتعلق به السورة.

ة الموضوعية واضح في حالة الثوب، أ ي تعلق وما ذكر في الجواب عن الش به

الواجب الضمني بموضوع خارجي حيث يمكن تصوير الدوران بين الاقل 

ن كان عدم  والاكثر، حيث يقال: بأ ن شرطية عدم لبس هذا الثوب مشكوكة، فا 



 (115).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن لم يكن شرطاً فالواجب هو الاقل، وهذا  لبسه شرطاً فالواجب هو الاكثر وا 

 الموضوعية بين الاقل والاكثر. هو التردد في الش بهة

 -واما في الحالة الثانية، حيث لا موضوع خارجي بتعلق الواجب الضمني

به، فقد ذهب المحقق النائيني )قده( الى عدم امكان تصوير التردد  -وهو السورة

بين الاقل والاكثر، والنكتة في ذلك واضحة، حيث لا يوجد موضوع خارجاً 

في شرطيته حتى يحصل عندنا التردد بين الاقل  ليشار له ويقال اننا نشك

 والاكثر.

المحقق الشهيد الصدر الاول )قده( بالقول ان الش بهة  واجاب عنه

ن لم تتصور في الواجبات الضمنية التي لا موضوع لها في الخارج  الموضوعية وا 

مباشرة بلةاظ موضوعها اذ لا موضوع لها، الا انه يمكن تصورها بلةاظ حالات 

ف من المرض ونحوه، كما لو فرض ان السورة انما تكون واجبة على غير المكل

المريض من المكلفين، فيكون وجوبها مقيد بعدم كون المكلف مريضاً، ففي مثل 

هذا الحال تتصور الش بهة الموضوعية كما لو شك المكلف انه مريض أ و ليس 

بها فالش بهة بمريض، فعلى تقدير المرض انه غير مكلف بها، والا فهو مكلف 

موضوعية، حيث يكون مكلفاً بها عند عدم المرض وهو تكليف بالاكثر، وغير 

 مكلف بها عند المرض وهو تكليف بالاقل.

الش يخ الفياض )حفظه الله( بالقول انه غير وارد، ل ن نظر المحقق  ودفعه

 النائيني )قده( الى خصوص الش بهة الموضوعية التي ليس لها ما تتعلق به خارجاً،

واما انها لا تتصور مطلقاً حتى بالنس بة لحالات المكلف من المرض ونحوه فلا 

يظهر من كلامه )قده(، نعم لو كان نظره الى عدم تصور الش بهة الموضوعية مطلقاً 

يراد غير وارد عليهحتى بلةاظ حالات المكلف، فالا
1

. 

                                                 
1

 .548ص 10( المباحث ج 



 (116........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن امكن تصوير الش بهة بلةاظ حالات المكلف، ويمكن ان يقال : انه وا 

ولكن هذا التصوير كان بانضمام شيء اخر وهو حالات المكلف ولولا هذا الضم لما 

 امكن تصويرها.

 



 (117).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

  الامر الرابع

 في دوران الامر بين الاقل والاكثر الارتباطيين في المحرمات
 

 هل النتيجة هي نفس النتيجة في الواجبات أ و لا؟ وجهان، بل قولان..

نائيني )قده( من عدم الفرق في المسأ لة الاول: هو ما ذهب اليه المحقق ال 

بين دوران الامر بين الاقل والاكثر الارتباطيين في الواجبات وهي في 

المحرمات، من حيث ان الاقل معلوم في الواجبات والشك انما في شموله للزائد، 

والحال نفسه في المحرمات فا ن حرمة الاقل معلومة والشك هو في شمولها لما زاد 

مثلًا يحرم ترس يم الحيوان على المشهور بين الفقهاء فلو فرض الشك  عن الاقل،

في ان الحرمة المجعولة هل هي لتمام اعضاء الحيوان واجزائه أ و انها مجعولة للجامع 

بين تمامها وبين رأ سه فقط، ففي مثل هذه الحالة تكون حرمة الاقل وهي ترس يم 

معلومة، والشك انما هو في سعة  صورة الحيوان في الجملة اعم من التمام والناقص

هذه الحرمة وشمولها لتمام اعضاء الحيوان
1

. 

الثاني: هو ما ذهب اليه المحقق الشهيد الاول )قده( من الفرق بين 

المسأ لتين، من حيث ان الاقل في دوران الامر في الواجبات معلوم واما وجوب 

كثر في المحرمات الاكثر فهو مشكوك، بخلافه في دوران الامر بين الاقل والا

ما بنفسه أ و من جهة اش تماله على الحرام، بينما حرمة  ن حرمة الاكثر معلومة ا  فا 

الاقل مشكوكة، عكس المسأ لة في الواجبات
2

. 

                                                 
1

 .149ص 4نقلاً عن فوائد الاصول ج 548ص 10( المباحث ج 
2

 .362ص 5( البحوث ج 



 (118........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وقد علق عليه الش يخ الفياض )حفظه الله( بالقول ان هذا البيان خاطئ 

ل على الجزء )بتوجيه( ان الاكثر له اطلاقان، فقد يطلق ويراد به الواجب المش تم

الزائد المشكوك فيه، كما هو الحال في الصلاة مع السورة، وقد يطلق ويراد به 

الجزء المشكوك فيه، ولا فرق بين الواجبات والمحرمات في كلا الاطلاقين، فكما 

ما بنفسه أ و  ان حرمة الاكثر بلةاظ الاطلاق الاول في باب المحرمات معلومة ا 

ما من جهة اش تماله على الحرام،  فكذلك وجوب الاكثر في باب الواجبات معلومة ا 

بنفسه أ و من جهة اش تماله على الواجب، كما لا فرق بلةاظ الاطلاق الثاني، فكما 

ان وجوب الزائد مشكوك في الواجبات فكذلك حرمة الزائد في المحرمات، 

في فالحرمة المجعولة في الشريعة المتعلقة بترس يم الحيوان هل هي متعلقة بالصورة 

الجملة أ ي الجامع أ و هي متعلقة بترس يم صورته بتمام اجزائه، فالشك وهو في شمول 

الحرمة للزائد وهو ترس يم تمام الاجزاء، والنتيجة ان حرمة ترس يم الحيوان في الجملة 

معلومة والشك انما هو في حرمة ترس يمها مقيدة بتمام الاجزاء، فاذن لا فرق بينهما.. 

 هذا من ناحية.

حية اخرى: ان العلم الاجمالي بوجوب الاقل والاكثر ينةل حقيقة ومن نا

الى علم تفصيلي بوجوب الاقل وشك بدوي في وجوب الزائد بل قلنا انه لا علم 

اجمالي في المقام بالنس بة للواجبات، بل هو علم تفصيلي بوجوب ذات الاقل 

كثر للعلم وشك بدوي في وجوب الزائد فكذلك العلم الاجمالي بحرمة الاقل والا

بحرمة الترس يم المتعلقة بصورة الحيوان الجامعة بين صورته التامة وصورته الناقصة 

 تفصيلًا والشك هو في سعة هذه الحرمة وشمولها للقيد الزائد وهو تمام الاعضاء.

 ولكن بالامكان ابراز فرقين..

 الاول: انه في تردد الواجب بين الاقل والاكثر ان تعلق الوجوب بالاكثر

ن تعلق  فيه ضيق ومؤونة زائدة على المكلف اكبر مما لو تعلق الوجوب بالاقل، فا 



 (119).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الوجوب بالاكثر يعني الاتيان بتمام الاجزاء بينما تعلقه بالاقل يعني الاتيان بما دون 

الجزء الزائد، ومن الواضح ان الاتيان بالجزء الزائد يش تمل على مشقة زائدة غير 

 الحرام تنعكس القضية فحرمة الاقل فيها تضييق على موجودة في الاقل، بينما في

المكلف اكثر مما لو لو كانت الحرمة متعلقة بالاكثر اذ حرمة الاقل تعني حرمة 

ترس يم أ ي جزء من الحيوان حتى مع عدم ضم بقية الاجزاء اليه، بينما حرمة 

ية الاكثر تعني عدم حرمة رسم الرأ س وحده وانما يحرم لو انضم اليه رسم بق 

 الاعضاء.

الثاني: ان التردد بين الاقل والاكثر في الواجبات كانت له مصاديق 

متعددة، منها الشك في الجزئية، ومنها الشك في الشرطية، ومنها التردد بين 

 التعيين والتخيير.

واما التردد في المحرمات فليست له جميع هذه المصاديق بل ينحصر في 

د بين التعيين والتخيير، فا ن حرمة تصوير تمام مصداق واحد وهو الاخير أ ي الترد

ما  الاجزاء معناه تردد الحرام وهو وجوب ترك تصوير بعض الاجزاء مخيراً فهو ا 

ان يترك تصوير الرأ س أ و تصوير اليد او.. او..، وانه يجب عليه على سبيل 

التخيير ترك رسم احد الاجزاء بينما حرمة تصوير الرأ س تعني وجوب ترك تصوير 

 صوص الرأ س وتعين ذلك به بالخصوص.خ

وما دام التردد بين المحرمات هو حالة التردد بين التعيين والتخيير فما ذكر في 

الحكم فيها يجري هنا أ يضاً في تردد الحرام بين الاقل والاكثر، حيث يجري 

الاصل في تعين العتق للكلفة الزائدة فيه والضيق على المكلف بخلاف التخيير 

ن الاصل لا يجري لنفيه اذ الحيثية الالزامية الثابتة  بين العتق والاطعام فا 

للوجوب التخييري هي حرمة ضم ترك الاطعام الى ترك العتق، وهي لا تجري 

 ل ن لازمها الترخيص في المخالفة القطعية.



 (120........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وهذا بنفسه يجري في حال تردد الحرام بين الاقل والاكثر فحرمة الاقل 

المكلف، فالاصل ينفيها، واما حرمة الاكثر فلا تجري  تش تمل على ضيق زائد على

البراءة فيها اذ حرمة تصوير كامل الجسم جزمية وجريان البراءة فيها يعني الترخيص 

 بالمخالفة القطعية، والاصل لا يجري فيها.

 ويلاحظ على النقطتين المبرزتين

فة على اولًا: ان الترك سواءً تعلق بالاقل أ و الاكثر ليس فيه ضيق وكل

المكلف، اذ الترك خفيف المؤونة، نعم ان كان مقصوده ان الضيق بالنس بة للاقل 

هو تعين تركه سواءً انضم اليه باقي الاجزاء أ و بعضها أ و لم ينضم اليه، بخلاف 

 الاكثر اذ لابد من ضم الغير اليه كان وجهاً.

اذ لو ولو كان قد قال: ان الاكثر متعين الترك دون الاقل، فهو مشكوك، 

ترك الاقل فقد يكون الاكثر هو المحرم، بخلاف ما لو ترك الاكثر فهو متيقن 

الترك، اذ لو كان الاقل هو المطلوب فقد تركه ولو كان الاكثر هو المطلوب فقد 

 تركه أ يضاً.

ولو قال كذلك: بأ ن الحرام هنا حيث يكون ارتباطي بمعنى ان عصيان 

وض هو المجموع من حيث غيكون المبعصيان البعض الاخر حيث بعضه مرتبط ب 

المجموع بحيث لو اتى بالجميع الا واحد لم يعص سواءً اكان ابعاضه وجوبية كما في 

الغناء حيث نهيي عنه بناء على كونه هو الصوت المطرب مع الترجيع، أ و عدميه كما 

في النهيي عن هجر الزوجة اربعة اشهر فهو في فسةة من العصيان، بخلاف الاقل 

 حقق منه العصيان بمجرد ارتكابه.اذ يت

وثانياً: ان ما ذكره من كثرة المصاديق في الدوران بين الاقل والاكثر 

للواجب وعدمه الا مصداق واحد في الدوران بين الاقل والاكثر للمحرمات غير 

سديد، اذ لا تتصور الجزئية في الترك وكذا الشرطية، الا اذا قلنا بأ ن الحرام هنا 



 (121).....................الحادي عشر.....................الجزء  

واجب الارتباطي الذي يكون المطلوب فيه هو المجموع من حيث مرجعه الى ال

المجموع بحيث اذا ترك الجميع الا واحداً لم يمتثل، كما في حرمة ترك الصوم حيث 

يمكن تصور الجزئية أ و الشرطية هنا فيقال مثلًا ان حرمة الترك للصوم مشروطة 

 بترك الافطار في اللحظة الاخيرة من النهار.

لى ان تسرية الحكم من دوران الامر بين التعيين والتخيير في هذا مضافاً ا

الواجبات الى دوران الامر بين التعيين والتخيير في المحرمات انما يصح لو قلنا بان 

مرجع الحرام الارتباطي هنا الى الواجب الارتباطي الذي لا يتحقق الامتثال الا 

الارتباطي الى الواجب الارتباطي،  باتيان الجميع، لا مطلقاً كما لو لم يرجع الحرام

ويكون المطلوب فيه هو المجموع من حيث المجموع بحيث لو اتى بالجميع الا واحداً 

لم يعص، كما لو هجر الزوجة لثلاثة اشهر وتسعة وعشرين يوماً وباشرها في اليوم 

 الثلاثين لم يعص.

ل الحقيقي أ و ثم ان الانحلال للعلم الاجمالي في المسأ لة هل هو من الانحلا

الحكمي، فيه وجهان.. الاول كون الانحلال هنا حكمياً لا حقيقياً على ما ذهب اليه 

الشهيد الصدر الاول )قده(، بينما انحلاله في دوران الامر بين الاقل والاكثر 

 الارتباطيين حقيقي.

وبيّن وجهه بأ ن حرمة الاكثر تعني ان متعلق الحرمة هو مجموع اجزاء 

ي يكون في قوة وجوب ترك احد الاجزاء تخييراً، وحرمة الاقل تعني الحيوان الذ

ان متعلق الحرمة هو الجامع بين الاجزاء الذي يكون في قوة وجوب ترك هذا 

الجزء وذاك الجزء كذلك، ومرد هذا الى دوران الامر لمتعلق التكاليف بين 

ن دوران عنوانين، احدهما جامع والاخر حصة وفرد، فيكون المقام حينئذٍ م

الامر بين التعيين والتخيير، والانحلال فيه حكمي لا حقيقي على اساس ان 



 (122........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

اصالة البراءة تجري عن حرمة الاقل ولا تكون معارضة لاصالة البراءة عن حرمة 

الاكثر لانها لا تجري باعتبار ان الاتيان بالمجموع اتيان بالحرام قطعاً 
1

. 

ث فسر ان الحرمة المتعلقة الش يخ الفياض )حفظه الله( حي وناقش فيه

بالاكثر متعلقها هو المجموع لاجزاء الحيوان أ ي الحيوان بكامل اجزائه، ومعنى ان 

الحرمة متعلقة بالاقل ان متعلقها الجزء المعين منه كالرأ س أ و الصدر مثلًا، فعلى 

الاول يتحقق ترك الحرام بترك احد اجزائه، وعلى الثاني لا يتحقق ترك الحرام الا 

ك رسم الجزء المعين بالذات، وعلى هذا فمتعلق الحرمة بمفاد كان التامة هو رسم بتر 

ذلك الجزء ولو في ضمن رسم سائر اجزاء الحيوان معلوم تفصيلًا، للعلم بهذه 

الحرمة والشك انما هو في ضم سائر الاجزاء، ولا مانع من الرجوع الى اصالة 

 البراءة عن شمولها.

بحرمة الاقل الجامعة بين الحرمة المطلقة والمقيدة نعم ان العلم الاجمالي 

المس تقلة والضمنية غير قابل للانحلال حقيقةً وانما هو قابل للانحلال حكماً، ولكن 

تقدم ان هذه العناوين من الاس تقلالية والضمنية والاطلاق والتقييد جميعاً 

ر انتزاعية لا واقع خارجة عن حقيقة الحرمة المجعولة في الشريعة المقدسة، لانها امو 

لها موضوعي في الخارج غير وجودها في عالم الذهن والتصور كما تقدم تفصيل 

 ذلك.

وحيث ان الشك في تقييد حرمة الرأ س بدوي فلا مانع من الرجوع الى 

اصالة البراءة عن هذا التقييد، وقد مر لا مانع من التفكيك في تنجيز حكم واحد 

ن ما وصل منه فقد تحقق موضو   ع حكم العقل بتنجزه وما لم يصل لا موضوع له.فا 

اذن لا فرق بين مسأ لة الاقل والاكثر الارتباطيين في الواجبات وهي في 

 المحرمات من هذه الناحية اصلًا.

                                                 
1

 .363ص 5( بحوث في علم الاصول ج 



 (123).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن  والصحيح هو ما ذكره الش يخ الفياض لما مر في تحرير محل النزاع وا 

معلوم الحرمة  الاكثر لا يتحقق الا ضمن تحقق الاقل، وعليه فالاقل يكون

تفصيلًا والشك انما هو في انضمام بقية الاجزاء اليه ولا مانع من جريان البراءة 

 عنها، فالانحلال هنا حقيقي لا حكمي.

وما ذكره المحقق الشهيد )قده( انما هو في المحرم الارتباطي الراجع الى 

رتباطي فلا الواجب الارتباطي، واما في المحرم الارتباطي غير الراجع للواجب الا

ياتي، لانهما شيء واحد والاختلاف في الصياغة، فما كان بصيغة الماضي فهو الحرام 

وما كان بصيغة الامر فهو الواجب كما مثل له في العناية بالقول )اسكت ساعة( 

فهو واجب ارتباطي أ و )لا تتكلم ساعة( فهو حرام ارتباطي( فلو ترك السكوت 

يكون المطلوب منه هو مجموع التروك من حيث  ولو للحظة لم يكن ممتثلًا اذ

 المجموع بحيث اذا ترك الجميع الا واحداً لم يمتثل.

وما ذكره الش يخ الفياض )حفظه الله( مردود باعتبار ان حرمة الاقل لم 

تكن تفصيلية كما ذكره ل ن حرمة الاقل في ضمن الاكثر غير ثابتة بل الثابت هو 

فقد حرم عليه، واما الاتيان بجزء منه كما لو جاء حرمة الاكثر فلو اتى بالاكثر 

بالاقل فلا حرمة فيه ولو ضمنية، وعلى هذا فالاقل ليس مقطوع الحرمة لتجري 

البراءة عن الاكثر، وحيث ان الش يخ لا يقول بكون مقدمة الحرام حرام على 

 تقدير كون الجزء مقدمة للكل فلا يتحقق عنده شرط الانحلال الحقيقي.

دمة الحرام حرام، على ما مبين في مبحث مقدمة الواجب وعليه ولكن مق

ن حرمة الاكثر لا تقع الا عن طريق الاقل فلو لم يرسم الاقل لا يقع في  فا 

 ارتكاب حرمة الاكثر، فالاقل معلوم الحرمة وبه يتحقق الانحلال الحقيقي.

 



 (124........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 



 (125).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

  الامر الخامس

 اطلاق الجزئية للناسي
 

ئية ولكن يشك في سعة وضيق هذا الجعل، حيث يعلم باصل جعل الجز 

جزءً حتى في حالة النس يان، بحيث  -كالسورة مثلاً  -فلا يعلم هل جعلت الجزئية

 تكون السورة جزءً في هذه الحالة.

ن العلم الاجمالي منةل حقيقةً للعلم  وقد تقدم انه في حال جعل الجزئية، فا 

ن  بوجوب الاقل والشك في وجوب الزائد فتجري البراءة عنه بلا معارض، وا 

 قلنا بأ نه لا علم اجمالي في المقام على ما تقدم توضيةه.

واما في حال الشك في جعل الجزئية لحالة النس يان، ومرجعه في الحقيقة 

الى دوران الواجب بين الاقل والاكثر بلةاظ حالة النس يان خاصة حيث يحصل 

ثر بلةاظ هذه الحال الشك بين كون الاقل هو الواجب على الناسي وبين الاك

فتتردد الاجزاء الواجبة على الناسي بين التسعة والعشرة حيث يشك بأ ن السورة 

المنس ية جزءً من الصلاة او ليست بجزء؟ ففي حالات غير النس يان تجري البراءة 

 عن وجوب الزائد بعد ان كان بقية الاجزاء معلومة.

لاق يثبت بواسطته عموم هذا كله اذا لم يكن لدليل الجزئية او الشرطية اط

الجعل للجزئية لحالة المرض مثلًا واما مع وجود الاطلاق فمن الطبيعي الاخذ به 

 حيث يثبت جزئية السورة لحالة المرض ايضاً.

وبهذا يتضح ان التمسك بالبراءة في حالة الشك في اصل الجعل للجزئية 

ئية لحالة المرض وغيره كان ابتداءً وبالمباشرة واما في حال الشك في سعة جعل الجز 

فلا يمكن التمسك بالبراءة الا بعد عدم الدليل على اطلاق الجزئية حيث يلاحظ 



 (126........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ذلك اولًا فا ن كان لدليل الجزئية اطلاق أُخذ به فلا تصل النوبة الى الاصل 

 العملي والا أُجري الاصل العملي.

 العجز وهذا واضح ولكن وقع الاشكال في حالتين، هما حالة النس يان وحالة

 والتعذر لبعض الاجزاء، فقد اشكل الش يخ الانصاري )قده( على حالة النس يان.

وقد ذهب المشهور من الاصوليين بما فيهم صاحب الكفاية على ما مر بيانه 

في الشرح الى ملاحظة دليل الجزئية، وأ نه هل له اطلاق يدل على ثبوت الجزئية 

ببطلان صلاته، ل ن السورة المنس ية  مطلقاً وشمولها لحال النس يان، وعليه يحكم

كانت جزءً واجباً على المكلف لم يأ ت به والصلاة المركبة من هذا الجزء المنسي 

ومن غيره تنعدم بانعدام جزئها، فلم يأ ت بالمامور به ليتحقق الامتثال، ولكن 

 المشهور لم يفرق بين ان يكون ارتفاع النس يان داخل الوقت او بعد انتهاؤه. 

ن لم  يكن لدليل الجزئية اطلاق لحالة النس يان، فتصل النوبة الى الاصل وا 

العملي وهو يقتضي البراءة ل نه من دوران الامر بين الاقل والاكثر حيث يشك 

 في وجوب الجزء المنسي فتجري البراءة عنه.

بعض المحققين )قدهم( وقد علق عليه
1

حيث فرق بين النس يان المس توعب  

  المس توعب والذي يرتفع في اثناء الوقت.لتمام الوقت وبين غير

ن المكلف يعلم بأ نه مكلف بالتسعة اجزاء ولا يعقل تكليفه  فعلى الاول، فا 

بالعشرة بضم الجزء المنسي، لفرض نس يانه، فتكليفه متعلق بالتسعة جزماً، 

والمفروض انه قد امتثله في اثناء الوقت وسقط، وبعد انتهاء الوقت وارتفاع 

في ثبوت تكليف جديد بالقضاء، وهذا شك في حدوث تكليف نس يانه يشك 

جديد فتجري البراءة عنه، ولا وجه لما قاله المشهور من انه مع افتراض الاطلاق 

لدليل الجزئية يؤخذ به ويحكم ببطلان الصلاة فا ن هذا لا معنى له، ل ن الناسي في 

                                                 
1

 .371ص 5ج( بحوث في علم الاصول  



 (127).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ا نس يه على أ ي حال تمام الوقت لا اشكال في عدم تكليفه بالاكثر ل نه لا يكلف بم

ما ان  ما لعدم معقوليته كالعاجز او لادلة رفع التكليف بالنس يان، وانما يعلم بأ نه ا  ا 

يكون ما اتى به صحيةاً او يجب عليه القضاء بعد خروج الوقت، وهذا مرجعه 

ن البراءة  الى الشك في وجوب جديد في حقه، بل لو بنُي على مقالة المشهور فا 

 ء بلا معارض.تجري عن وجوب القضا

ما بصةة التسعة التي  ولو شئت القول: ان هنا علماً اجمالياً عند المكلف ا 

اتى بها داخل الوقت، او بوجوب القضاء عليه، وحيث انه لا معنى لجريان البراءة 

عن وجوب التسعة ل نه قد اتى بها فلا تكليف بها خارج الوقت فتجري عن 

 وجوب القضاء بلا معارض.

اني، فالتكليف فعلي ولكنه مردد بين الجامع الشامل للصلاة وأ ما على الث

الناقصة التي صدرت منه حال النس يان او بالصلاة التامة فقط، والاول معناه 

اختصاص الجزئية للمنسي بغير حال النس يان، ومعنى الثاني اطلاق الجزئية لحال 

ع معلوم النس يان، وهو من الدوران بين التعيين والتخيير، وحيث ان الجام

الوجوب فلا تجري البراءة لنفيه وكيف تجري بعد ان اتى به؟ بل تجري لنفي 

 وجوب الصلاة التامة بلا معارض.

وقد اثار الش يخ الانصاري )قده( اشكالًا في امكانية تكليف الناسي حيث 

لا يمكن تكليف الناسي لا بالاقل ل نه لا يرى نفسه ناس ياً فلو جعل الخطاب 

 فلا يمكن ان يصل اليه الا اذا التفت الى نفسه وأ نه ناسٍ مخصوصاً بالناسي

فيخرج عن كونه ناس ياً ويصير متذكراً، ولا يمكن تكليفه بالاكثر لكونه ناس ياً، 

وعليه فاذا اتى بالاقل حال النس يان وبعد ارتفاعه تذكر فشك في سقوط التكليف 

 في سقوط التكليف.بالاقل المأ تي به وهو مجرى للاحتياط لا البراءة ل نه شك 



 (128........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

والحاصل ان كون الاقل تكليف بحق الناسي ومختص به امر غير معقول 

 لعدم امكان ايصال الخطاب اليه حيث انه لا يرى نفسه ناس ياً.

 عن امكانية تكليف الناسي بعدة اجابات.. وقد اجيب

الاول: ما عن صاحب الكفاية ومن بعده المحقق النائيني )قدهما( بتصوير 

دهما بالاقل وهو متعلق بجامع المكلف الاعم من الناسي والمتذكر، جعلين اح

 وتكليف مقيد بالزائد في حق المتذكر.

ن المجعول  وهذا البيان تارة يراد به ان تعدد الخطاب بهذه الصياغة اثباتًا وا 

ثبوتًا هو الاقل للناسي والاكثر للمتذكر، وهذا لا يعالج المشكلة الثبوتية التي 

خ الانصاري )قده( من ان جعل الخطاب المخصوص بالناسي غير ابرزها الش ي

 معقول لعدم امكان وصوله اليه وتحريكه منه فهو لا يرى الخطاب متوجهاً اليه.

او يراد ان تعدد الخطاب بهذه الصيغة ثبوتًا، وهو قابل للمناقشة ل ننا 

 نسأ ل ما هو المقصود من تعلق الوجوب بالاقل في حق المكلف مطلقاً.

هل المقصود تعلق الوجوب بالتسعة مقيدة بالجزء العاشر؟ وهذا باطل من ف 

حيث ان لازمه ان الناسي لم يكلف بالتسعة بل بالعشرة وهذا خلف الفرض من 

 كونه مكلفاً بالتسعة اجزاء بل هو مكلف بالعشرة.

او ان المقصود تعلق الوجوب بالتسعة بدون تقييده بالجزء العاشر وهو 

لازمه كون المتذكر مكلفاً بالتسعة لا بالعشرة فلو اتى بالتسعة سقط  باطل ايضاً اذ

عنه التكليف، ثم يجب عليه الاتيان بالجزء العاشر وهذا غير محتمل، حيث فيه 

 تجزئة للامتثال بمقدار التسعة اولًا وبالجزء العاشر ثانياً.

لمتذكر او ان المقصود تعلق التكليف بالتسعة مقيدة بالجزء العاشر في حق ا

 ومن دون تقييد في حق الناسي.



 (129).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وهذا الاحتمال وجيه ولكن لا حاجة فيه الى تعدد الجعل بل يمكن صياغته 

ما التسعة المقرونة بالنس يان او بالعشرة،  بجعل واحد، يا ايها المكلف يجب عليك ا 

ن وجوب التسعة ليس مطلقاً بل  وهو خطاب موجه الى المكلف دون الناسي، وا 

ن، والتكليف لم يتعلق بخصوص العشرة بل بالجامع بينهما وبين مقيد بالنس يا

التسعة، وهنا المكلف مخير بين الاتيان بالتسعة شريطة كونه ناس ياً وبين الاتيان 

 بالعشرة.

 وعليه فلا حاجة للتعدد بل يكفي الخطاب الاول.

او ان المقصود تعلق التكليف بالتسعة من دون ان يكون مقيداً بالعشرة 

 طلقة بل مهملة من هذه الناحية.ولا م

ما ان يجعل  وهو احتمال باطل اذ لا معنى للاهمال في عالم الجعل، فالمولى ا 

الوجوب للتسعة مقيداً بالجزء العاشر او يجعل الوجوب لها مطلقاً من حيث الجزء 

العاشر ولا يمكن جعله مهملًا، والاهمال انما يعقل في عالم الكشف والدلالة المبرز 

ل، وهذا معنى ان التقابل بين الاطلاق والتقييد في عالم الجعل من التناقض للجع

 فلا يمكن ارتفعهما وصيرورة الجعل مهملًا.

وبهذا يتضح امكان تكليف الناسي بالاقل، ويتضح ايضاً ان تكليف الناسي 

صغرى لكبرى دوران الامر بين الاقل والاكثر، وحيث ان المكلف يجزم بأ نه 

قد اتى به قبل تذكره، ولكنه يشك في تكليف جديد بالزائد مكلف بالاقل و 

مقام  -فتجري عنه البراءة بلا اشكال، بل ان جريان البراءة في هذا المقام

اولى من جريانها في حالة الشك في اصل جعل الجزئية والشرطية، فا ن  -النس يان

ما  ما بوجوب الاقل وا  ن كان يحصل عنده علم اجمالي ا  بوجوب المتردد فيها وا 

الاكثر فتجري البراءة عنه على ما تقدم بيانه، أ ي ان العلم الاجمالي ربما يقال 

 بمنجزيته وبالتالي يمنع عن جريان البراءة.



 (130........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

واما في هذا المقام، فلئن سلمنا بمنجزية العلم في المسأ لة الاولى وهي الشك 

جمالي هنا في اصل الجزئية والشرطية فلا نسلم منجزيته هنا ل ن تشكل العلم الا

ما بوجوب الاقل  بعد تذكر الناسي وقد اتى بالاقل، حيث يحصل له علم اجمالي ا 

وقد اتى به او بوجوب الاكثر وحيث لا تعارض للاصول في اطراف العلم 

الاجمالي، ل نه بعد الاتيان بالاقل لا يبقى معنى لاجراء البراءة عن وجوبه فتجري 

كل اشكال العلم الاجمالي حتى لو كان عن الاكثر بلا معارض، وهذا جارٍ في 

 التردد بين المتباينين فضلًا عن الاقل والاكثر.

 نعم قد مر منا عدم تشكل علم اجمالي بالمرة.

بعض المعاصرين على اشكال عدم تشكل العلم الاجمالي بالقول:  وقد اجاب

 ان هذا العلم الاجمالي موجود قبل الفعل ل ن الش بهة حكمية والمجتهد يعتني

بالاحتياط باتيان الاكثر، غاية الامر ان مقلده لا يعلم انه ناسي فجاء بالاقل، 

فيجب الاتيان بالاكثر ل ن المقلد يعلم بتبع علم مجتهده بوجوب الاحتياط في هذا 

المورد، وهذا علم اجمالي قبل النس يان وهو منجز على المكلف
1

. 

د المكلف قد حصل وجوابه واضح: من حيث ان فعلية العلم الاجمالي عن

بعد اتيانه بالاقل الذي هو احد طرفي العلم الاجمالي ومعه لا معنى لايجاب 

 الاحتياط عليه.

نعم لو اتى بالاكثر من اول الامر بعد ارتفاع نس يانه وقبل اتيانه بالاقل 

تطبيقاً لفتوى مجتهده بالاحتياط لكان وجهاً لكن لا من جهة العلم الاجمالي وتشكله 

 ل بل من جهة اخرى هي اليقين ببراءة الذمة مثلًا.قبل الفع

وهذا غير معقول بحق الناسي، ل نه انما ياتي بالاقل دون الجزء المنسي، والا 

 انقلب الفرض.

                                                 
1

 لنوري حاتم. -363ص 5( الهاشمي في المحصول ج 



 (131).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الجواب الثاني عن اصل ش بهة عدم امكان تكليف الناسي للشهيد الصدر 

متذكر الاول )قده(: انه يمكن توجيه التكليف الى طبيعي المكلف الشامل لل 

والناسي، ويكون متعلقاً بالجامع كما لو قال )يجب على المكلف الصلاة ذات 

التسعة اجزاء مقيدة بالنس يان، او الصلاة ذات العشرة اجزاء( فالخطاب هنا اولًا 

موجه الى طبيعي المكلف، وثانياً جعل وجوب التسعة مقيدة بالنس يان، وثالثاً لم 

امع بينهما، فالوجوب متعلق باحدهما يتعلق التكليف بخصوص العشرة بل الج

 والمكلف مخيّر بين الاتيان بالتسعة شريطة ان يكون ناس ياً، وبين الاتيان بالعشرة.

وعلى هذا فلا يرد اشكال اكتفاء المتذكر بالتسعة ل ن المفروض ان 

التكليف لم يتعلق بها مطلقاً بل شريطة النس يان فالمتذكر لا يكتفى منه بالتسعة، 

 يرد اشكال كيف يوجه الخطاب للناسي مع عدم التفاته الى نس يانه، ل ن كما ولا

 المفروض تعلق التكليف بعنوان المكلف دون الناسي.

ويرد عليه: انه كيف يقيد التكليف بالنس يان، اذ لو قيد انقلب الفرض ل ن 

 ور المراد التفصي عنه.ذياً فكيف يحرك الناسي فيرجع المحالناسي لا يجد نفسه ناس  

ن جمعته صياغة واحدة والتردد بين الاقل والاكثر  ثم ان الخطاب متعدد وا 

انما هو لعنوان واحد، وهو الناسي لا لعنوانين هما المتذكر والناسي ولو تعدد 

العنوانان لكانا خطابان لا واحد فلا يختلف عن صياغة الخراساني والميرزا النائيني 

 )قدهما(.

ل الاشكال ولا تقع فيما وقعت فيه وعليه فلابد من صياغة ترفع اص

الاجوبة السابقة، وهي ان يقال )يجب على المكلف الصلاة من عشرة اجزاء 

 شريطة عدم النس يان والا وجبت التسعة(.

 



 (132........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 



 (133).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 خاتمةقوله )قده(: 

 في شرائط الاصول

))اما الاحتياط: فلا يعتبر في حسنه شيء اصلًا، بل يحسن على 

لاختلال النظام، ولا تفاوت فيه بين  كل حال، الا اذا كان موجباً

 المعاملات والعبادات مطلقاً ولو كان موجباً للتكرار فيها.

وتوهّم: كون التكرار عبثاً ولعباً بأمر المولى، وهو ينافي قصد 

 الامتثال المعتبر في العبادة.

فاسد؛ لوضوح ان التكرار ربما يكون بداعٍ صحيح عقلائي، مع انه 

داعي وكان اصل اتيانه بداعي امر مولاه بلا داعٍ له لو لم يكن بهذا ال

 سواه، لما ينافي قصد الامتثال، وإن كان لاغياً في كيفية امتثاله فافهم.

بل يحسن ايضاً فيما قامت الحجة على البراءة عن التكليف؛ لئلا 

يقع فيما كان في مخالفته على تقدير ثبوته، من المفسدة وفوت 

 .المصلحة((

 

 شرائط الاصول العمليةخاتمة: في 

والمراد من الاصول هي الاصول الثلاثة من الاحتياط والبراءة والتخيير 

لانها المذكورة من قبل واما الاس تصةاب فيعلم شرطه، من حيث الفحص من 

 التكلم في البراءة النقلية ولذا لم يذكروا اشتراكه في بابه.



 (134........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

شرط اخر الا اذا  اما الاحتياط، فلا يشترط في جريانه الفحص ولا أ ي

، وقد حكم المصنف بحسب اطلاق العبارة بحس نه (20)لزم منه الاخلال بالنظام

بلا فرق بين قيام الحجة وعدمها ولا بين اهمية المحتمل وغيرها، ولا بين  (21)مطلقاً 

كون الاحتمال قويًا او ضعيفاً او متوسطاً ولا بين الش بهة البدوية للاقل والاكثر 

 لا ما بين قبل الفحص وما بعده.والمتباينين، و

ولا تفاوت في حس نه بين المعاملات والعبادات مطلقاً ولا موجب لتوهم 

عدم حس نه في العبادات الا توهم ان المكلف اذا احتاط فاتى بصلاة الظهر 

وصلاة الجمعة من ظهر يوم الجمعة فلا يمكنه الجزم بالنية، أ ي نية الوجوب لا في 

ة الجمعة، ولكنه توهم فاسد لعدم اعتبار الجزم بالنية في صلاة الظهر ولا في صلا

 الواجب.

وقد يتوهم ان التكرار في العمل العبادي قد يكون لعباً بأ مر المولى، ومع 

كونه لعباً فلا يكون قصد الامتثال حاصلًا، ومع عدم حصوله فلا تكون  العبادة 

 متحققة.

رض عقلائي ولا يكون مدفوع بامرين.. الاول: ان التكرار قد يكون لغ

 بقصد اللعب.

 الثاني: انه لو كان التكرار موجباً للعب فهو لعب في كيفية اطاعة امر

امره، وقد اشار المصنف الى هذا الاشكال  لا في نفس -وهو غير ضار -المولى

 .(22)وجوابه في مباحث العلم الاجمالي.. ثم امر بالفهم

ن كان موجباً لنفي  وقيام دليل اجتهادي او اصل عملي على نفي التكليف وا 

العقاب ولكنه غير موجب لنفي المصلةة او المفسدة على تقدير ثبوت التكليف 

واقعاً وعليه فيحسن الاحتياط تحرزاً من المفسدة المحتملة او تحفظاً على المصلةة 

 المحتملة.



 (135).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 ثم ان المصنف قد امر بالفهم وس ياتي جوابه.

******** 

ن الاحتياط فيها خمسة، وهي تختلف باختلاف الموارد التي يحس( 20)

المباني وهذه الموارد هي: مورد العلم الاجمالي بين المتباينين، ودوران الامر بين 

العام والخاص، ودوران الامر بين التعيين والتخيير الشرعي، والشبهات قبل 

الفحص في الحكمية منها، والشبهات بعده مطلقاً اذا كان المحتمل اهم بحيث 

 يستكشف عدم رضا المولى بتركه.

وما ذكره المصنف بحسن الاحتياط مطلقاً، قد يستشكل عليه بما قبل 

الفحص في خصوص العبادات، وهو مختص بالمتباينين، باعتبار الجزم بالنية 

واعتبار قصد الوجه والتمييز، وكونه لعباً بامر المولى، وقد اجاب عليها المصنف 

 الاجمالي.في ما ابق من بحوث العلم 

 الاخلالقال المرحوم المشكيني )قده(: ان ظاهر عبارة المصنف كون  (21)

قادحاً في حسنه لا في نفسه، لان السالبة ظاهرة في السالبة بانتفاء المحمول. ثم 

فيه المصلحة مع القطع بعدم قال: والاقوى كونه عبارة عن الاتيان بما يحتمل 

سدة مع القطع بعدم كون فعله مطلوباً ضية، وترك ما يحتمل فيه المفغوالمب

 الزامياً، وعليه فلا يتحقق موضوع الاحتياط في المقام.



 (136........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وعلى هذا فلو احتمل مبغوضيته او قطع بها فلا احتياط، وفي المقام قد 

ضية المرتبة الفعلية غوند الشارع فعلًا فاذا بلغت المبقطع بها للاخلال المبعوض ع

 .1اطفإن ذلك يقدح في تحقق الاحتي

: انه لا اثنينية -وقد اشار اليه المحقق الخوئي )قده( -والجواب عنه

بين الاحتياط وبين حسنه، بل هما شيء واحد فهو حسن بنفس تحقق 

موضوعه، فاذا تحقق موضوعه، وهو إما احتمال الواقع او ادراكه، وكلاهما 

الامر بين  صحيح اذ هو في بعض الموارد احتمال الواقع كما لو قيل به في دوران

الاقل والاكرر، او في الشبهة قبل الفحص، وهو ادراكه كما في المتباينين، ويفرق 

قه بينما يبينهما بان ادراك الواقع بعد معرفته واحرازه والشك في صدقه وتطب

احتمال الواقع هو عدم احرازه بمستوى العلم او العلمي بل هو محتمل الربوت 

 كما هو محتمل عدم الربوت.

ارة: تارة يكون الواقع منجزاً عليه بالعلم او العلمي، ولكنه لا يحرز وبعب

موطنه في أي محتمل من المحتملات الدائرة فيما بينها التكليف فياتي بها 

 جميعاً وهي المحتملات المعتنى بها عند العقلاء.

واخرى يكون الواقع غير منجز عليه باحدهما، فياتي بما احتمل وجوبه 

 مبغوضيته، او ترك ما احتمل حرمته مع القطع بعدم محبوبيته. مع القطع بعدم

                                                 
1

 .316، ص142كفاية ص 4( المشكيني تعليقة ج 



 (137).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وعلى هذا فكل ما اعتبر في حسنه فهو على تقدير صحته يرجع الى 

اعتباره في صدق عنوان الاحتياط، ضرورة انه مع حسنه لا تبقى حاله منتظرة 

 لكي يحكم العقل بحسنه.

اً لاخلال النظام فكل ما لا يصدق معه عنوان الاحتياط، كما لو كان موجب

 .1او كان مخالفاً للاحتياط من جهة اخرى

فما ذكره المرحوم المشكيني )قده( من الاشكال على عبارة المصنف )قده( 

من كون الاخلال قادحاً بأصله لا بحسنه صحيح على ما بيناه، بدون تفكيك 

بين اصله وحسنه، كما هو ظاهر عبارة المشكيني من كون السالبة ظاهرة في 

 لسالبة بانتفاء المحمول.ا

الفهم الذي ذكره المصنف )قده( يمكن تفسيره بما ذكره في العناية ( 22)

من ضعف جواب المصنف الراني، وهو لو كان عبراً فهو عبث في كيفية اطاعته 

 وهو غير ضائر.

ويمكن مناقشته، بأن هذا العبث غير ضائر من جهة ااتقراء اراء 

مع التمكن من الاجتهاد وبالعكس وعلى جواز المحققين على جواز التقليد 

 تركهما والعمل بالاحتياط.

وهذه المناقشة مردودة من جهة ان المحققين قد ااتقر رأيهم على عدم 

جواز التقليد مع التمكن من الاجتهاد، الا اذا كان المقصود من التمكن الامكان 

 لا فعلية الاجتهاد، وهذا صحيح.

                                                 
1

 .174ص 3( المصباح ج 



 (138........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

حتياط مع قيام الحجة على نفي التكليف وقد يكون وجه الفهم ان الا

ليس مطلقاً بل في خصوص ما لم يصل منها العلم بالعدم اذ لو حصل العلم 

 بالعدم لم يحسن الاحتياط حيث لا موضوع له.



 (139).....................الحادي عشر.....................الجزء  

قوله )قده(: ))واما البراءة العقلية: فلا يجوز اجراؤها الا بعد 

الاشارة اليه الفحص واليأس عن الظفر بالحجة على التكليف؛ لما مرت 

 من عدم استقلال العقل بها الا بعدهما.

واما البراءة النقلية، فقضية اطلاق ادلتها وإن كان هو عدم اعتبار 

الا انه استدل هو حالها في الشبهات الموضوعية  الفحص في جريانها، كما

ا بدونه؛ حيث يعلم لهعلى اعتباره بالاجماع وبالعقل، فإنه لا مجال 

التكليف بين موارد الشبهات؛ بحيث لو تفحص عنه اجمالًا بثبوت 

 لظفر به.

بلا  -لوهلة -ولا يخفى ان الاجماع ها هنا غير حاصل، ونقله

صعب لو  -مما للعقل اليه سبيل -طائل، فإن تحصيله في مثل هذه المسألة

 -لولا الكل -لم يكن عادة بمستحيل؛ لقوة احتمال ان يكون المستند للجلّ

العقل، وأن الكلام في البراءة فيما لم يكن هناك علم  هو ما ذكر من حكم

موجب للتنجز؛ إما لانحلال العلم الاجمالي بالظفر بالمقدار المعلوم 

لم بالتكليف من ع بينهابالاجمال، أو لعدم الابتلاء الا بما لا يكون 

 و لعدم الالتفات اليها.موارد الشبهات، ا

يات والاخبار على وجوب فالاولى الاستدلال للوجوب بما دل من الا

في مقام الاعتذار عن عدم  -التفقه والتعلم، والمؤاخذة على ترك التعلم



 (140........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

يد بها قبقوله تعالى كما في الخبر ))هلا تعلمت(( في -العمل بعدم العلم

ك التعلم فيما بتراخبار البراءة؛ لقوة ظهورها في ان المؤاخذة والاحتجاج 

وجوبه ولو اجمالًا، فلا مجال للتوفيق  لا بترك العمل فيما علميعلم، لم 

. ولا يخفى اعتبار بحمل هذه الاخبار على ما اذا علم اجمالًا، فافهم

 ((.الفحص في التخيير العقلي )ايضاً( بعين ما ذكر في البراءة.. فلا تغفل

 

واما البراءة العقلية التي مستندها حكم العقل بقبح العقاب بلا بيانن 

لحد اليأ س عن الظفر بدليل اذ من دونهما لا يحكم  (23)فيشترط فيها الفحص

العقل بقبح العقاب بلا بيان، والمراد من عدم البيان الذي هو موضوع حكم العقل 

بالقبح ليس هو عدم البيان الواصل بنفسه بل عدم البيان الذي يمكن الوصول اليه 

وجوده لو  ولو الفحص عنه، اذ لا يكفي في حكم العقل فقد البيان مع احتمال

تفحص عليه لظفر به، فلو تفحص المكلف ولم يكن من بيان على التكليف فقد 

ن احتمل وجوده ولكن لا يمكن الوصول اليه اصلًا.  يس تقل العقل بقبح العقاب وا 

ن كان هو عدم اعتبار  ن مقتضى اطلاق ادلتها وا  واما البراءة النقلية، فا 

، كما لو شك في (24)الموضوعية الفحص في جريانها كما هو حالها في الش بهات

ان سائلًا ما خمراً أ و ماءً فيمكنه جريان البراءة عن حكمه بلا حاجة الى الفحص، 

وقد يقال بوجوب الفحص في الش بهات الحكمية مس تدلًا له بالاجماع والعقل وأ نه 

لا مجال لجريانها بدونه للعلم الاجمالي بثبوت تكاليف في موارد الش بهات بحيث لو 

ص لظفر بدليل يدل على حكمها من الوجوب أ و الحرمة فاذا اخذ واقعة من تفح

الوقائع المبتلى بها وفحص عنها ولم يعثر على دليل يدل على حكمها علم بعد الفحص 



 (141).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بانها ليست من الوقائع المبتلى بها، أ ي تخرج عن كونها طرفاً للعلم الاجمالي فتجري 

 في موردها البراءة.

المحصل منه غير حاصل والمنقول منه ليس بحجة، فا ن ويرد الاجماع: ان 

المحصل صعب ان لم يكن بمس تحيل، لاحتمال ان يكون المجمعون قد استندوا فيه 

 الى العقل ومعه فلا يكون كاشفاً عن رأ ي المعصوم ليكون حجة.

ما بانحلاله بعد العثور على  ويرد العقل: ان العلم الاجمالي ليس بمنجز، ا 

بالاجمال ويبقى الزائد عن هذا المقدار لا علم بالتكليف فيها حتى  مقدار المعلوم

ما ان المكلف غير مبتلٍ بمجموع الوقائع بل  يجب الفحص فتجري البراءة فيها، وا 

أ ن  هو مبتلى ببعضها من جهة عدم التفاته اليها اذ لا يحصل للمكلف الالتفات في

ة العلم الاجمالي ان تقع جميع واحد الى جميع الوقائع، ومن المعلوم ان من منجزي

اطرافه تحت محل الابتلاء فتجري البراءة في الاطراف المبتلى بها بعد عدم 

منجزية العلم الاجمالي، فالاولى الاس تدلال على وجوب الفحص في الش بهات 

الحكمية، بما دل على وجوب التعلم والتفقه مثل اية النفر، والمؤاخذة على ترك 

عتذار عن عدم العمل بعدم العلم، بقوله تعالى كما في الخبر التعلم في مقام الا

))هلا تعلمت(( فيقيد بها اخبار البراءة الدالة باطلاقها على عدم اعتبار الفحص، 

وهذه الادلة تدل على عدم جواز اجراء البراءة بلا تعلم وفحص، اذ لو كانت 

 البراءة جارية بلا فحص فلا معنى لوجوب التعلم.

نه لا يمكن تقييد ادلة البراءة بادلة وجوب التعلم لاختلاف لا يقال: ا

ما الظهر  موردهما اذ مورد ادلة التعلم هو مورد العلم الاجمالي، كمن يعلم بوجوب ا 

أ و الجمعة فلا يتعلم ويترك العمل فلا يصلي الظهر ولا يصلي الجمعة، ومورد ادلة 

 نبية عن ادلة البراءة.البراءة هو الشك في التكليف وعليه فادلة التعلم اج 



 (142........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن ظاهر ادلة وجوب التعلم هو  نه يقال: ان ما ذكر خلاف الظاهر فا  فا 

وجوبه والمؤاخذة على تركه فيما لا يعلم ولا ظهور لها على ترك العمل في المورد 

 الذي يعلم اجمالًا فيه بالتكليف. 

 .(25)ثم امر المصنف )قده( بالفهم

 مجال لها بدون الفحص بعين ما ذكر في فلا (26)واما اصالة التخيير العقلي

البراءة العقلية، فلا تغفل، ل ن اس تقلال العقل بالتخيير بين الفعل والترك عند 

العلم الاجمالي مردد بين الوجوب والحرمة من جهة العجز عن الموافقة القطعية 

زه العملية فما لم يفحص ويحصل له اليأ س عن تعيين حال الموضوع خارجاً لم يحرز عج

لجواز تعين الموضوع بالفحص فيمتثل حكمه الواقعي وما لم يحرز العجز لا يس تقل 

 العقل بالتخيير بين الفعل والترك اصلًا.

******** 

 قول المصنف )قده( ))من عدم ااتقلال العقل بها الا بعدهما..(( (23)

اقول: ان البراءة العقلية هي بنفسها مما لا تجري في الشبهات الحكمية 

لا بعد الفحص بحد اليأس، وذلك لأن موضوعها هو عدم البيان الذي يمكن ا

الوصول اليه ولو بالفحص وليس موضوعها هو عدم البيان الواصل بنفسه 

فموضوعها متضمن لشرطية الفحص عن المخصص، ومعه فلا حاجة الى مخصص 

 يخصصها بما بعد الفحص، كما هو الحال في اكرر ادلة البراءة الشرعية.

بعبارة: ان موضوع البراءة العقلية لا يتحقق الا بعد الفحص بحد اليأس و

 واما قبله فلا موضوع هاا ليقال بجريانها من عدمه.

 .1وقد اشار الى هذا المعنى في العناية

                                                 
1

 .267ص 4( العناية ج 



 (143).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 وهل يحكم العقل بالبراءة في الشبهة الموضوعية قبل الفحص.

حتمال قبل الفحص : ان الحاكم ببيانية الا1قال المرحوم المشكيني )قده(

هو العقل، واحتمال التكليف قبله حجة عليه ومنجز عليه عقلًا، نظير العلم 

أي  -الاجمالي وقيام امارة مميزة عقلًا أو نقلًا وايجاب الاحتياط شرعاً، وهو

لا يحكم في الشبهة الموضوعية قبل الفحص وانما يحكم بها الحكمية  -العقل

 للزم طرح الاحكام بالمرة.. فافهم. بملاك انه لو كان العبد معذوراً

: هو انه لا موضوع للبراءة العقلية قبل الفحص، وما ذكره وجوابه واضح

من الملاك يجري في الشبهة الموضوعية كما هو في الشبهة الحكمية من غير فرق 

 .-لو كانت -فارق بينهما، اذ فيها يلزم أيضاً طرح الاحكام بالمرة

صل في الشبهة الموضوعية، بل حكم بعدم والمصنف )قده( لم يف (24)

اعتبار الفحص فيها، مع انه يشترط الفحص فيها في الجملة، فالشبهة 

الموضوعية التحريمية فلا اشكال في عدم وجوب الفحص فيها، وقد ذكر هذا 

المعنى الشيخ الانصاري )قده( بالقول فإن الشبهة ان كانت في التحريم فلا 

 عدم وجوب الفحص ويدل عليه اطلاق الاخبار مرل اشكال ولا خلاف ظاهراً في

قوله عليه السلام )كل شيء لك حلال حتى تعلم انه حرام( وقوله عليه السلام 

)حتى يستبين لك غير هذا أو تقوم به البينة( وقوله عليه السلام )حتى يجيئك 

 .2شاهدان يشهدان ان فيه الميتة( وغير ذلك السالم عما يصلح لتقييدها

                                                 
1

 كفاية. -4ج 317( المشيكني ص 
2

 .270ص 4( العناية ج 



 (144........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن الشبهات التحريمية مما احرز اهتمام الشارع بها جداً كما هو نعم م

الحال في الفروج والدماء ونحوها فلا تجري البراءة فيها حتى بعد الفحص بحد 

اليأس اذا كانت الشبهة باقية كما لو احتمل احتمالًا معتداً به ان هذه اخته من 

الفحص بحد اليأس مع الرضاعة أو بنته أو امه منها لم يجز تزويجها ولو بعد 

 بقاء الشبهة على حاهاا، ويؤيده بل يدل عليه جملة من الاخبار نذكر بعضها..

ما رواه في الواائل في باب النكاح، من وجوب الاحتياط فيه عن مسعدة 

بن زياد عن جعفر عن ابائه عليهم السلام عن النبي صلى الله عليه وآله قال: 

ة وقفوا عند الشبهة، يقول اذا بلغك انك قد )لا تجامعوا في النكاح على الشبه

رضعت من لبنها أو انها لك محرم وما اشبه ذلك، فإن الوقوف عند الشبهة 

 خير من اقتحام في اهالكة(.

 وفي رواية اخرى قال عليه السلام: )هو الفرج وامر الفرج شديد(.

فإن قلت: مقتضى رواية مسعدة بن صدقه عن الصادق عليه السلام )كل 

ء لك حلال حتى تعلم انه حرام بعينه، الى ان قال: أو امرأة تحتك وهي شي

 اختك أو رضيعتك والاشياء كلها على هذا حتى يستبين أو تقوم به النية(.

قلت: ان احتمال الموضوع المحرم من الاخت ونحوها ان كان قوياً بالغاً 

ى يستبين مرتبة الشبهة فيجب الوقوف عندها وإن كان دون ذلك فهو حلال حت

أو تقوم به البينة، ومرله اذا احتمل احتمالًا معتداً به ان هذا ام قاتل بمجرد 

شربه من غير مهلة للعلاج اصلًا لم يجز شربه ولم تجر البراءة عن حرمته حتى 

 بعد الفحص والااتعلام عن حاله اذا بقي الشك على حاله.



 (145).....................الحادي عشر.....................الجزء  

حريمية على قال في العناية: وبالجملة ان الشبهات الموضوعية الت

 قسمين:

بين ما احرز اهتمام الشارع به جداً وفي مرله لا تجري البراءة لا عقلًا ولا 

 نقلًا حتى بعد الفحص بحد اليأس اذا لم تزل الشبهة وبقيت على حاهاا.

وبين ما لم يحرز اهتمام الشارع به وفي مرله تجري البراءة عقلًا ونقلًا من 

 لًا.غير اعتبار الفحص في جريانها اص

))اما عقلًا(( فلأن مجرد الاحتمال في مرل هذه الامور المهمة ما لم يكن 

 ضعيفاً موهوماً يكون الواقع منجزاً به.

))وأما نقلًا(( فلااتكشاف وجوب الاحتياط شرعاً في مرل هذه الامور 

 المهمة من شدة اهتمام الشارع بها فيقيد اطلاقات ادلة البراءة الشرعية.

 فهي على قسمين: -الوجوبية -وضوعيةواما الشبهة الم

مما احرز اهتمام الشارع بها، كما في حقوق الناس ونحوها وجب الفحص 

بحد اليأس ايضاً، كما لو شك انه مديون لزيد واحتمل انه بالفحص والمراجعة 

الى دفتره الخاص تزول الشبهة وجب عليه المراجعة والتامل ولم تجر البراءة 

المذكورة في الشبهة التحريمية، مع فارق انه في الشبهة مطلقاً لنفس النكتة 

التحريمية مما يوجب الاحتياط الى الاخر حتى بعد الفحص بحد اليأس اذا لم 

تزل الشبهة، وفي الموضوعية الوجوبية فهي مما توجب الفحص في بدو الامر 

 فاذا تفحص ولم تزل الشبهة جرت البراءة فيها بلا مانع.



 (146........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وهكذا يجب الفحص فيما كان الموضوع  1نصاري )قده(ثم قال الشيخ الا

 مستلزماً عرفاً لوجوب الفحص عنه والا لم يمترل الا نادراً.

: في وجوب الفحص انه اذا كان العلم بالموضوع ثم انه يمكن ان يقال

المنوط به التكليف يتوقف كريراً على الفحص بحيث لو اهمل الفحص لزم 

 يراً تعين عليه بحكم العقلاء اعتبار الفحص.الوقوع في مخالفة التكليف كر

نعم لو امر الشارع بموضوع لم يحرز شدة اهتمام الشارع به ولم يكن مما لا 

 يعلم الا بالفحص غالباً لم يجب الفحص عنه في شبهاته اصلًا.

كما لو قال )اكرم العلماء واطعم الفقراء( لم يجب الفحص في المصاديق 

ام من عرف انه عالم او اطعام من عرف انه فقير لم المشتبهة واقتصر على اكر

 يكن ملوماً جداً.

الفهم الذي امر به المصنف )قده( يمكن تفسيره بما ذكره في العناية  (25)

لعله للاشارة الى ان الذي له ظهور قوي في المؤاخذة والاحتجاج بترك التعلم فيما 

وص الخبر وهو قوله ) وإن لم يعلم لا يترك العمل فيما علم ولو اجمالًا هو خص

غير معلومة كي يقيد به  -وصحة انده -قال لا قيل هلا تعلمت حتى تعمل(

اخبار البراءة، وليس الذي له ظهور قوي في ذلك هو مجموع ما ذكر من الايات 

 والروايات كي يصح تقييد اطلاقات اخبار البراءة بها فتامل جيداً.

بعد الفحص فإن العقل كما يحكم  ان ادلة البراءة مقيدة عقلًا وقد يكون

بقبح العقاب بلا بيان كذلك يحكم بوجوب الفحص عن احكام المولى من باب 

                                                 
1

 .273ص 4( العناية ج 



 (147).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وجوب دفع الضرر المحتمل، فإن المولى يبلغ احكامه الى عبيده، وبيان مراداته 

منها جرياً على وظيفة المولوية فكذلك يجب على العبد الفحص عن احكام المولى 

المعبودية اذ لا يجب على المولى الا بيان احكامه على النحو  جرياً على وظيفة

المتعارف، من ان يجعلها في معرض الوصول، واما فعلية الوصول والبحث عنها 

فهو من وظيفة العبد، فهذا الحكم العقلي بمنزلة القرينة المتصلة المانعة عن 

مر بما بعد انعقاد الظهور في اطلاقات ادلة البراءة فهي مختصة من اول الا

. وعليه تكون هذه الاخبار ارشادية الى ما حكم 1الفحص في الشبهات الحكمية

به العقل ومع كونها ارشادية فهي غير صالحة لتقييد اطلاقات ادلة البراءة بما 

 بعد الفحص.

للاشارة الى الفرق بين وجوب التعلم والتفقه المطلوب لامترال  وقد يكون

لفحص عما يعين ويشخص المعلوم بالاجمال في ضمن التكاليف الشرعية، وبين ا

التكاليف المعلومة بالاجمال، وعليه فتكون ادلة التعلم خارجة وغير ناظرة الى 

 مجموع ما علم من التكاليف اجمالًا.

ويجب الفحص في قاعدة التخيير العقلي مطلقاً من دون تفصيل لأن  (26)

عند العلم الاجمالي كمن تردد امره بين الفعل والترك  -ااتقلال العقل بالتخيير

هو من جهة العجز عن الموافقة  -بين ان حلف على وطء امرأة او على تركها

القطعية العملية والعجز عنها لا يتحقق الا بعد الفحص واليأس عما يعين 

موضوع الحكم خارجاً، اذ من الجائز انه لو فحص لتعين عنده موضوع الحكم 

                                                 
1

 .178ص 3( مصباح الاصول ج 



 (148........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

عين عنده الموضوع وعجز عنه بالفحص ااتقل العقل فيمترله، واما لو لم يت

 بالتخيير العقلي.



 (149).....................الحادي عشر.....................الجزء  

قوله )قده(: ))ولا بأس بصرف الكلام في بيان بعض ما للعمل 

 بالبراءة قبل الفحص من التبعة والاحكام.

اما التبعة: فلا شبهة في استحقاق العقوبة على المخالفة، فيما اذا 

 حينها مغفولةفانها وإن كانت كان ترك التعلم والفحص مؤدياً اليها، 

كافٍ في صحة العقوبة،  وهووبلا اختيار، الا انها منتهية الى الاختيار، 

بل مجرد تركهما كافٍ في صحتها، وإن لم يكن مؤدياً الى المخالفة مع 

 احتماله لاجل التجري وعدم المبالاة بها.

رط نعم يشكل في الواجب المشروط والمؤقت، لو ادى تركهما قبل الش

او الوقت الى المخالفة بعدهما، فضلًا عما اذا لم يؤد اليها، حيث لا 

اصلًا، لا قبلهما وهو واضح، ولا بعدهما  تكليف فعليّ -حينئذٍ -يكون

وهو كذلك؛ لعدم التمكن* منه بسبب الغفلة، ولذا التجأ المحقق 

الى الالتزام بوجوب التفقه  -قدس سرهما -الاردبيلي وصاحب المدارك

اًً، فتكون العقوبة على ترك التعلم نفسه، لا على ما ئيّعلم نفسياً تهيّوالت

 اليه من المخالفة. أدى

قت، ويسهل بذلك الامر في في المشروط والمؤ -حينئذ -فلا اشكال

لو صعب على احد، ولم تصدق كفاية الانتهاء الى الاختيار في غيرهما 

وليس بالاختيار، ولا  استحقاق العقوبة على ما كان فعلًا مغفولًا عنه،



 (150........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

يخفى انه لا يكاد ينحل هذا الاشكال الا بذلك، او الالتزام بكون المشروط 

او المؤقت مطلقاً معلقاً، لكنه قد اعتبر على نحو لا تتصف مقدماته 

الوجودية عقلًا بالوجوب قبل الشرط او الوقت غير التعلم، فيكون 

د اخذ على نحو لا يكاد الايجاب حالياً، وإن كان الواجب استقلالياً ق

صف بالوجوب شرطه، ولا غير التعلم من مقدماته قبل شرطه او تي

 وقته((.

 

 التبعة والاحكام

لو عمل بالبراءة قبل الفحص: اما التبعة فلا ش بهة في اس تحقاق العقوبة 

ن كان مغفولًا عنه حين وقوع  -أ ي مخالفة الواقع -على المخالفة نظراً الى ان الواقع وا 

لفة وكان خارجاً عن تحت الاختيار ولكنه حيث ينتهيي الى ترك التعلم المخا

والفحص عمداً فهو منتهيي الى الاختيار، كمن القى نفسه من شاهق فبعد الالقاء 

ن خرج عن الاختيار في سقوطه الى الارض قهراً ولكن حين كان السقوط  وا 

 بالاختيار.والالقاء اختياريًا له فيكون هو المصحح للعقاب على ما ليس 

وبالجملة اذا اجرى المكلف البراءة وكان التكليف ثابتاً في الواقع وحصلت 

ن لم  منه مخالفة له اس تحق العقوبة بل يمكن ان يقال: باس تحقاقه العقاب حتى وا 

يكن التكليف ثابتاً في الواقع وذلك من جهة التجري وعدم مبالاته لاحتمال ثبوت 

 التكليف، وهذا واضح.

على القول باس تحقاق العقاب على مخالفة الواقع في التكاليف وقد يشكل 

عليها فضلًا عما اذا لم يؤد الى  (27)المشروطة او المؤقتة حيث لا مخالفة ليعاقب



 (151).....................الحادي عشر.....................الجزء  

مخالفة اصلًا حيث لا تكليف حينها، لا قبل الشرط او الوقت ولا بعدهما، اما 

كونه مشروطاً او مؤقتاً قبلهما فواضح لعدم تنجز التكليف في هذه الحالة بعد فرض 

 (28)لم يتحقق شرطه ولم يحن وقته، واما بعدهما فكذلك لاجل الغفلة الناش ئة

 عن ترك الفحص والتعلم، وتوجه التكليف للغافل حين غفلته مما يقبةه العقل.

وبالجملة: انه لا تكليف بالصلاة قبل الزوال ولا بعده، ومع عدمه فلا يكون 

لغيري الترشحي من وجوب الصلاة، حيث لا يكون للصلاة التعلم واجباً بالوجوب ا

وجوب لا يكون للتعلم وجوب ايضاً واذا لم يكن التعلم واجباً فلا يكون المكلف 

مس تحقاً للعقاب لا من جهة العصيان ولا من جهة التجري، اما من جهة المعصية 

نه لا مخالفة ليصح العقاب عليها مع انها غير اختيارية من جهة ان تهائها الى ما هو فا 

اختياري وهو التعلم والمفروض عدم وجوبه، واما من جهة التجري لفرض عدم 

 وجوب التعلم وعليه فلا يصدق التجري وعدم المبالاة بالدين.

ولاجل ذلك ذهب المحقق الاردبيلي )قده( وتلميذه صاحب المدارك الى 

انه يس تحق العقاب القول بالوجوب النفسي للتعلم ليصحةا به العقاب حيث يقال 

على نفس ترك التعلم بعد فرض كونه واجباً نفس ياً لا على مخالفة التكاليف الثابتة 

واقعاً، وحل الاشكال بالقول بالوجوب النفسي يجري حتى فيما لو فرض ان احداً 

لم يقل بصةة العقاب على مخالفة التكليف فيما لو كانت المخالفة منتهية الى 

ال في غير الواجب المشروط او المؤقت، من جهة ان المخالفة الاختيار، كما هو الح

كانت مغفولًا عنها، وليست بالاختيار، والاشكال لا يكاد ينةل الا بالالتزام 

بالوجوب النفسي للتعلم او يكون الواجب المشروط او المؤقت، هو واجب 

شح مطلق معلق، فيكون الوجوب تعليقاً قبل تحقق الشرط او دخول الوقت ويتر

منه وجوب الى التعلم والفحص فاذا تركهما بسوء اختياره مثلًا فيكون هو المصحح 

للعقاب على الواقع المغفول عنه في محله، ومع الالتزام يكون الواجب المشروط او 



 (152........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

المؤقت مطلق معلق فلابد من اخذه بنحو لا يكاد تتصف مقدماته الوجوبية 

لًا يجب عليك من ال ن الحج عند )شرطه( كالاس تطاعة بالوجوب بأ ن يقال مث

حصول الاس تطاعة بطبعها لا ان يقول يجب عليك من ال ن الحج عند اس تطاعة 

كي يجب تحصيل الاس تطاعة غيريًا كسائر المقدمات الوجودية، وبعبارة ان مقدماته 

اخذت قيداً في الواجب لا في الوجوب على نحو لا يترشح عليها الوجوب بأ ن يقال 

صول الاس تطاعة يجب عليك من ال ن الحج المقيد بالاس تطاعة لو للمكلف قبل ح

نه لا يكون تحصيلها واجباً بهذا النحو وكذا بقية  فرض حصولها صدفة، فا 

المقدمات الوجودية غير التعلمن ولهذا لا يترشح عليها وجوب قبل الشرط او 

 الوقت.

******** 

حراماً، مرل الذي هل ان مخالفة الواقع لو اتفقت كما لو لم يكن  (27)

 شرب العصير العنبي من غير فحص ولم يكن حراماً واقعاً، ففيه قولان..

: من عدم العقاب لأن العقاب على -للشيخ الانصاري )قده( -الاول

 خصوص مخالفة الواقع ولم تحصل.

الراني للمصنف، من العقاب، لأن مجرد ترك التعلم والفحص هو مما 

لم يكن هناك تكليف واقعاً مع التفاته اليه  يكفي في ااتحقاق العقاب وإن

واحتماله وذلك لاجل التجري وعدم المبالاة بالتكاليف الشرعية، وقد تقدم منا 

 صحة ااتحقاق العقاب على التجري.

)) الا ان يقال وقد ذكر المصنف )قده( في حاشية الكتاب *  (28)

اذا تمكّن منهما في  بصحة المؤاخذة على ترك المشروط أو المؤقت عند العقلاء،



 (153).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الجملة ولو بأن تعلم وتفحّص اذا التفت، وعدم لزوم التمكن منهما بعد 

حصول الشرط ودخول الوقت مطلقاً كما يظهر ذلك من مراجعة العقلاء، 

ومؤاخذتهم العبيد على ترك الواجبات المشروطة أو المؤقتة بترك تعلمهما 

صوله أو دخوله فتأمل. قبل الشرط أو الوقت المؤدي الى تركهما بعد ح

 ]المحقق الخراساني[((.

هذه دعوى في الرجوع الى ان العقلاء يرون تعلم التكاليف المشروطة أو 

المؤقتة واجبة ولو من قبل حصول الشرط أو الوقت بحيث اذا ترك التعلم، وفاته 

 الواجب في موطنه بعد حصول الشرط أو الوقت كان غير معذوراً عندهم.

 الشيخ الانصاري )قده(.وقد اخذها من 

وقد علق عليه في العناية )بالقول(: نعم ولكن ذلك مما لا يختص بترك 

الفحص والتعلم فقط بل في كل مقدمة وجودية للمشروط أو المؤقت هو مما يجب 

الاتيان به عقلًا من قبل حصول الشرط أو الوقت لكن في خصوص ما اذا علم 

ط أو دخول الوقت وذلك حفظاً للقدرة بعدم تهيؤ المقدمة من بعد حصول الشر

 .1على الواجب وتحفظاً على عدم فوت التكليف في محله

صورة  -: بأن قول المصنف )قده( وإن لم يكن مؤدياً اليهاويلاحظ عليه

وتركها قد يجتمع مع مخالفة الواقع  -كون المعرفة مقدمة علمية لا وجودية

تجري، فالمراد من المعرفة هنا ليس فتكون العقوبة على مخالفة الواقع لا على ال

 الا المقدمة العلمية أو المطلقة دون الوجودية خاصة.

                                                 
1

 .283ص 4( العناية ج 



 (154........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

اجاب صاحب العناية عن الاشكال في تصحيح العقاب في  هذا وقد

الواجبات المشروطة أو المؤقتة، هو كون التعلم والفحص واجباً غيرياً لاجل حفظ 

ت بمقتضى اطلاقات ادلة الواقعات ولو من قبل حصول الشرط أو دخول الوق

التفقه والتعلم فيكون وجوبهما هو المصحح للعقاب على ترك الواجبات المشروطة 

أو المؤقتة في موطنيهما بعد الشرط أو الوقت ولو كانت هي مغفولة عنها حين 

الترك بسبب ترك الفحص والتعلم والوجوب الغيري انما لم يجز تقدمه على 

يحياً قد نشأ من وجوب ذي المقدمة، واما اذا كان الشرط أو الوقت اذا كان ترش

منشأ بخطاب مستقل فمن الجائز تقدمه على وجوب ذي المقدمة، فيقول المولى 

ادخل السوق معي لتتهيأ وتستعد لشراء اللحم فاذا دخل وااتعد وتمكن من 

الشراء قال له اشتر اللحم)هذا من غير حاجة( الى الالتزام بكون وجوب التعلم 

 اً تصح العقوبة عليه.نفسي

: بأن ظاهر قوله عليه السلام ))هلا تعلمت حتى هذا وقد يرد عليه

تعمل(( كون وجوبه لاحراز الواجب، لا لايجابه، كما لا يخفى، هذا ما ذكره 

 .1المرحوم المشكيني في معرض تعليقه على هذا الوجه.. وهو متين

وق( كان بالامكان وما ذكره في المرال، من انشاء خطاب )اذهب الى الس

الااتغناء عنه بالانشاء )اشتر اللحم( لضرورة الذهاب الى السوق ليتمكن من 

 الشراء، والذهاب الى السوق لامترال الواجب لا لايجابه.

                                                 
1

 كفاية. 332ص 4( المشكيني تعليقة ج 



 (155).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الايجاب الا بعد الشرط أو  مقوله )قده(: ))واما لو قيل بعد

زام الوقت، كما هو ظاهر الادلة وفتاوى المشهور، فلا محيص عن الالت

على تركه، لا  -لو قيل بها -بكون وجوب التعلم نفسياً، لتكون العقوبة

على ما ادى اليه من المخالفة، ولا بأس به، كما لا يخفى، ولا ينافيه ما 

خبار من كون وجوب التعلم انما هو لغيره لا لنفسه؛ حيث لايظهر من ا

وجوب  ان وجوبه لغيره لا يوجب كونه واجباً غيرياً يترشح وجوبه من

 غيره، فيكون مقدمياً بل للتهيؤ لايجابه، فافهم((.

 

لا يقال: بأ ن الالتزام بكون التعلم واجباً نفس ياً يخالف ظاهر الادلة فا ن 

الظاهر من مثل )) هلا تعلمت حتى تعمل(( ان التعلم واجب غيري مقدمي أ ي 

 مقدمة للعمل ويترشح وجوبه من وجوب العمل.

ن نه يقال: ان الادلة وا  كانت ظاهرة في كون التعلم واجباً غيريًا الا ان  فا 

وجوبه الغيري ليس بترشحي عن وجوب ذي المقدمة، بل هو بمعنى انه وجب 

لاجل ان يتهيأ  المكلف لتوجيه التكاليف اليه، وعلى هذا فيصح ان يعبر عن 

وجوب التعلم بأ نه وجوب نفسي تهيؤي، هذا كله في اس تحقاق العقوبة وعدمه. ثم 

 .(29)صنف قد امر بالفهمان الم 

******** 

 قد امر المصنف )قده( بالفهم، ويمكن تفسيره بـ: (29)



 (156........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

اولًا: لعله للاشارة الى قوله )قده( )لكنه قد اعتبر على نحو لا 

تتصف...الخ( من انه لا وجه للتفكيك فيما بين التعلم وغيره بأن يعتبر المشروط 

ه دون غيره فإنه تفكيك بلا بنحو يجب التعلم خاصة من بين اائر مقدمات

موجب اذ لا مانع عن اعتبار المشروط بنحو يجب تمام مقدمات الحج مرلًا من 

قبل الااتطاعة وهو مما لا محذور فيه اذا كان بنحو الواجب المواع.  ذكره في 

 .1العناية

كيني كلام المصنف )قده( بالقول: ان مراد المصنف هو اخذ المش وقد فسر

في الواجب من قبل تلك المقدمات، وهي القدرة عليه في حينه، القدرة الخاصة 

لا من اول ازمنة الوجوب الى اخره، فحينئذ لا يترشح الوجوب من ذي المقدمة 

اليها، بل الى المقدمة التي لم يؤخذ في الواجب من قبلها القدرة الخاصة 

 .2المذكورة، بل مطلق القدرة

لاشارة الى عدول الشيخ عما افاده في ثانياً )ما ذكره في العناية(: لعله ل

 توجيه كلام المدارك ومن تبعه من ان التعلم واجب نفسي. )ما لفظه(

لكن الانصاف ظهور ادلة وجوب التعلم كونه واجباً غيرياً )مضافاً( الى ما 

عرفت من ظهور الاخبار في ان المؤاخذة على نفس مخالفة التكليف مرل قوله 

 حتى تعمل(. عليه السلام )هلا تعلمت

ثم علق صاحب العناية )بالقول(: هذا مضافاً الى ان الوجوب النفسي 

التهيؤي مما لا محصل له فإن الواجب ان كان نفسياً فما معنى كونه تهيئياً، 

                                                 
1

 .284ص 4( العناية ج 
2

 .334تعليقة المشكيني ص -كفاية 4( ج 



 (157).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وإن كان تهيئياً فما معنى كونه نفسياً فإن التهيئي ليس الا الغيري كما لا 

 يخفى.

طاب مستقل لا ما يترشح عليه وجوابه واضح: يقصد بالنفسي المنشأ بخ

 الوجوب من ذيه.

ثالراً: لعله ان القول بالوجوب النفسي للتعلم لا يعقل في الملتفت، لكونه 

قابلًا للايجاب بدون المعرفة، فيلزم تفكيك الوجوب، وهو يتوقف على ثبوت 

 الملاك ولا دليل عليه.

قوبة فيه، اذ رابعاً: انه على فرض تصوير الوجوب النفسي يلزم تعدد الع

 هو تارك لواجبين هما المعرفة والواجب المنجز عليه.



 (158........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قوله )قده(: ))واما الاحكام: فلا اشكال في وجوب الاعادة في 

تى أفي العبادة، فيما لا يت -ايضاً -صورة المخالفة، بل في صورة الموافقة

دليل على دم الاتيان بالمامور به مع عدم منه قصد القربة، وذلك لع

والاجزاء، الا في الاتمام في موضع القصر او الاجهار او الاخفات  الصحة

صحة الصلاة  -وقد افتى به المشهور -في موضع الاخر، فورد في الصيح

وتماميتها في الموضعين مع الجهل مطلقاً؛ ولو كان عن تقصير موجب 

لاستحقاق العقوبة على ترك الصلاة المامور بها، لأن ما اتى بها وإن 

 ت، الا انها ليست بمامور بها.صحت وتم

ان قلت: كيف يحكم بصحتها مع عدم الامر بها؟! وكيف يصح 

الحكم باستحقاق العقوبة على ترك الصلاة التي امر بها، حتى فيما اذا 

تمكن مما امر بها؟ كما هو ظاهر اطلاقاتهم بأن علم بوجوب القصر او 

مقدار اعادتها قصراً الجهر بعد الاتمام او الاخفات، وقد بقي من الوقت 

 ب استحقاق العقوبة.يوجاو جهراً؛ ضرورة انه لا تقصير هاهنا 

وبالجملة: كيف يحكم بالصحة بدون الامر؟! وكيف يحكم 

باستحقاق العقوبة مع التمكن من الاعادة، لولا الحكم شرعاً بسقوطها 

 وصحة ما اتى بها؟!



 (159).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ة لازمة قلت: انما حكم بالصحة لاجل اشتمالها على مصلحة تام

الاستيفاء في نفسها مهمة في حد ذاتها، وإن كانت دون مصلحة الجهر 

والقصر، وانما لم يؤمر بها لاجل انه امر بما كانت واجدة لتلك المصلحة 

 على النحو الاكمل والاتم.

واما الحكم باستحقاق العقوبة مع التمكن من الاعادة، فانها بلا 

 يبقى مجال لاستيفاء المصلحة التي مع استيفاء تلك المصلحة لا ذفائدة؛ ا

كانت في المامور بها، ولذا لو اتى بها في موضع الاخر جهلًا مع تمكنه 

 من التعلم فقد قصّر، ولو علم بعده وقد وسع الوقت.

فانقدح: انه لا يتمكن من صلاة القصر صحيحة بعد فعل صلاة 

ان الوقت الاتمام، ولا من الجهر كذلك بعد فعل صلاة الاخفات؛ وإن ك

 باقياً.

إن قلت: على هذا يكون كل منهما في موضع الاخر سبباً لتفويت 

الواجب فعلًا، وما هو سبب لتفويت الواجب كذلك حرام، وحرمة 

 العبادة موجبة لفسادها بلا كلام.

قلت: ليس سبباً لذلك، غايته انه يكون مضاداً له، وقد حققنا في 

 س بينهما توقف اصلًا.محله، ان الضد وعدم ضده متلازمان لي



 (160........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لا يقال: على هذا فلو صلى تماماً او صلى اخفاتاً في موضع القصر 

لكانت صلاته صحيحة؛  -مع العلم بوجوبهما في موضعهما -والجهر

 وإن عوقب على مخالفة الامر بالقصر او الجهر.

فإنه يقال: لا بأس بالقول به لو دل دليل على انها تكون مشتملة 

و مع العلم؛ لاحتمال اختصاص ان يكون كذلك في صورة على المصلحة ول

الجهل، ولا يُعد اصلًا في اختلاف الحال فيها باختلاف حالتي العلم 

 بوجود شيء والجهل به، كما لا يخفى.

به في غير  المخول بصدد بيان امكان كون المأتيوقد صار بعض 

متناع موضعه ماموراً به بنحو الترتب، وقد حققناه في مبحث الضد ا

 زيد عليه فلا نعيد((.مالامر بالضدين مطلقاً، ولو بنحو الترتب، بما لا 

 

نه لا اشكال في  اما الكلام في الاحكام أ ي في صحة العمل وعدمه، فا 

في مخالفة الواقع  -وجوب الاعادة فيما لو وقع المكلف العامل بالبراءة قبل الفحص

نها ان وافقت ال ن خالفت فسدتكما هو الحال في المعاملات فا   -واقع صحت وا 

واما في العبادات فيشترط في صحتها امران، موافقتها للواقع وتمشي قصد القربة 

فيها، فلو وافقت ولم يتمش فيها قصد القربة بطلت، كما لو تردد العامل بالبراءة قبل 

الفحص وعدم جزمه باحد الطرفين بطلت، كما لو صلى بدون سورة وكانت 

صلاة واقعاً فعليه اعادتها بلا اشكال لعدم اتيانه بالمامور به، بل السورة جزءً من ال

يمكن ان يقال بالاعادة حتى في صورة المطابقة كما لو لم تكن السورة واجبة واقعاً 



 (161).....................الحادي عشر.....................الجزء  

اذ لم يأ ت المكلف بالصلاة مع النية، حيث يكون متردداً في ان الصلاة بلا سورة 

نه مع تردده المذكور لا يتمشى منه قصد القربة فلا يكون  مثلًا مطلوبة او لا، فا 

الاتيان بالمامور به، مع عدم الدليل على صحة الاجزاء، نعم يس تثنى من ذلك 

موارد ثلاثة هي الاتمام في مورد القصر، والجهر في مورد الاخفات والاخفات في 

صحة  -وقد افتى به المشهور -مورد الجهر، حيث ورد في الصحيح من الاخبار

يتها في الموضعين مطلقاً حال الجهل ولو كان عن تقصير، ولكنه الصلاة وتمام 

ن  مس تحق للعقاب من جهة عدم اتيانه بالصلاة المامور بها حيث ان ما اتى به وا 

 الا انه ليس بمامور به. -بمعنى عدم وجوب الاعادة -كان صحيةاً 

تى ان قلت: لقد حكمتم على المكلف في الموارد الثلاثة بحكمين هما صحة ما ا

بمعنى عدم وجوب الاعادة، واس تحقاقه للعقاب مع انه يمكن الاشكال  (30)به

في كلا هذين الحكمين، اما اشكال الصةة حيث يقال ان ما اتى به المكلف كالتمام 

ن كان الاول فكيف يجتمع الامر به مع الامر  ما ان يكون ماموراً به او لا، فا  ا 

ييريًا والمفروض انه تعييني، واما اذا لم بالقصر، الا اذا قلنا بكون وجوب القصر تخ 

يكن ماموراً به فكيف يكون صحيةاً، ل ن معنى الصةة كون المأ تي به موافقاً 

 للمامور به والا لم يكن صحيةاً.

ن ال تي بالتمام لا معنى لاس تحقاقه العقاب  واما اشكال اس تحقاق العقاب، فا 

ن عليه الصلاة مرة ثانية فيما لو فرض ان وقت الصلاة كان باقياً بحيث كا

فا ن المكلف مع تمكنه من الاتيان بالمامور به الواجب لا معنى  (31)قصراً 

لاس تحقاقه العقاب على تركه، نعم لو لم يكن الوقت واسعاً كان لاس تحقاقه 

العقاب وجه ومقتضى اطلاقات كلماتهم وعدم تقييدها بصورة ضيق الوقت هو 

 عة الوقت.حكمهم بالاس تحقاق حتى في صورة س



 (162........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

فدفعه بافتراض صحة الصلاة المأ تي بها تماماً  اما الاشكال الاولقلت: 

لوجدانها كمية كبيرة من مصلةة الواقع بحيث يلزم تحصيلها، ويمكن ان نفرض في 

نفس الوقت ان الصلاة القصرية مش تملة على كمية مهمة من المصلةة اكبر مما هي 

ض وجود تضاد بين هاتين المصلحتين في صلاة التمام، ومع هذين الفرضين نفر 

بحيث اذا حصّل واحدة منها لم يمكنه تحصيل الاخرى، فمن اتى بالتمام في مورد 

القصر فلا يمكنه اتيان القصر من جهة عدم امكان تحصيل مصلحتها حتى مع سعة 

 الوقت.

فيدفعه ان المكلف بعد اتيانه بالتمام لا يمكنه الاتيان  واما الاشكال الثاني

لقصر حتى مع سعة الوقت لفرض التضاد بين المصلحتين، ومع حصول مصلةة با

التمام لا يتمكن من تحصيل مصلةة القصر، وبهذا يكون اتيانه بالتمام قد فوّت على 

نفسه صلاة القصر المامور بها واقعاً والحال انه كان بامكانه الاتيان بصلاة القصر 

 لمحذور.لكنه لما ترك التعلم بسوء اختياره وقع ا

ان قلت: بناء على ما تقدم من البيان يكون فعل التمام سبباً لتفويت 

الواجب وهو صلاة القصر، وتفويت الواجب محرم فيكون فعل التمام سبباً 

للمحرم، وسبب المحرم محرم ايضاً فيكون فعل التمام محرماً، ومع حرمته تفسد 

 صلاة القصر.الصلاة، ومع فسادها فلا معنى لعدم امكان الاتيان ب

قلت: ان بين الصلاتين تضاداً فاذا حصل فعل احدهما فلا يمكن حصول 

الاخرى، ومع التضاد فلا يكون فعل احدهما سبباً ومقدمة لترك الاخرى، كما 

تقدم في مبحث الضد من ان فعل احدهما لا يكون مقدمة لترك الاخر، وبعبارة 

 لا توقف لاحدهما على عدم الاخر.

على ما تقدم من اش تمال الاتمام في موضع القصر وهكذا كل  لا يقال: بناءً 

من الجهر والاخفات في موضع الاخر على مصلةة تامة لازمة الاستيفاء في 



 (163).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نفسها ومع استيفائها لا مجال لاستيفاء مصلةة الواقع، كما لو صلى تماماً في موضع 

ن اس تحق العقاب على   مخالفة الواجب.القصر عالماً عامداً كانت صلاته صحيةة وا 

نه يقال: ان ما ذكرتم انما يتم في صورة كون الصلاة المأ تي بها واجدة  فا 

للمصلةة حتى في صورة العمد والحال انه يحتمل اختصاص اش تمالها على المصلةة 

على اش تمالها على المصلةة حتى في  (32)في صورة الجهل فقط، نعم لو قام دليل

لتزام به ممكناً اذ لا بعد في كون الشيء مش تملًا صورة العمد لتم ما ذكرتم وكان الا

 على مصلةة في صورة الجهل غير مش تمل عليها في صورة العمد.

على ما قيل )قده( صار  (33)ثم ان بعض الفحول هو كاشف الغطاء

بصدد دفع الاشكال الاول من الاشكالين السابقين بأ ن صلاة التمام المأ تي بها بدلًا 

ور بها بالامر الترتبي الذي ياتي بعد عصيان الامر الاول، عن القصر جهلًا مام

فصلاة التمام مرتب ومتعلق على عصيان الامر بصلاة القصر، والامران لا تنافي 

بينهما حيث يمكن توجيههما للمكلف.. ويرده: قد مر في مبحث الضد بطلان الامر 

لقاً على عصيان الامر الترتبي وأ نه لا يمكن الامر بالاهم مطلقاً والامر بالمهم مع

 بالاهم وأ ن التنافي لا يرتفع بالترتب.



 (164........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

******** 

قد يقال: بأن الصحة واقوط العقاب متلازمان من الناحيتين ( 30)

الشرعية والعقلية، بل والعرفية، فكل مورد صح العمل لا وجه للعقاب عليه 

المشهور  بالنسبة اليه، وكل مورد يعاقب على العمل لا وجه لصحته، وقد اخرج

عن هذه الكلية الجهر في موضع الاخفات وبالعكس ان كان عن جهل، والاتمام 

في موضع القصر كذلك ولا عكس، فافتوا فيه بصحته العمل للنص، وحكموا 

بتحقق الاثم ايضاً مع التقصير، وعدم وجوب الاعادة او القضاء، وله نظائر في 

الاشكال، بأنه لا وجه للصحة الفقه كما لا يخفى على المطلع الخبير، فيحصل 

 مع تحقق الاثم لانهما متنافيان.

 صاحب الكفاية )قده( عن هذا الاشكال بـ: وقد اجاب

ان الماتي به مشتمل على مقدار من المصلحة الملزمة، وإن الواجب الواقعي 

مشتمل على تلك المصلحة وزيادة لا يمكن تداركها عند ااتيفاء المصلحة التي 

بالماتي به جهلًا، لتضاد المصلحتين، فالحكم بالصحة انما هو  كانت في العمل

لاشتمال الماتي به على المصلحة الملزمة، والحكم بااتحقاق العقاب انما هو 

لاجل ان فوت المصلحة الزائدة مستند الى تقصير المكلف بترك التعلم فلا منافاة 

 بينهما.

 المحقق الخوئي )قده( بايرادين.. عليه وقد اورد

لاول: ان التضاد انما هو بين الافعال، واما التضاد بين الملاكات مع ا

 امكان الجمع بين الافعال، فهو امر موهوم يكاد يلحق بانياب الاغوال.



 (165).....................الحادي عشر.....................الجزء  

: انهما من المتضادين في عالم التاثير ولا ااتغراب في ذلك ويندفع بالقول

 .1بل له نظائر في الخارج، هكذا ذكره المشكيني

صلحتين ان كانت ارتباطيتين فلا وجه للحكم بصحة الماتي الراني: ان الم

به، مع فرض المصلحة الاخرى، وإن كانتا ااتقلاليتين لزم تعدد الواجب 

 وتعدد العقاب عند ترك الصلاة رأااً وهو خلاف الضرورة.

بأن يقال: ان ما حكم بالصحة والعقاب هو من باب تعدد  ويمكن دفعه

ات المامور به وطلب اخر بالخصوصية فامترل المطلوب فقد تعلق الطلب بذ

احدهما وترك الاخر عن تقصير فيصح ما امترله لوجود المقتضي وفقد المانع، 

 ويعاقب على الاخر المنتهي الى تقصيره.

: ان الصحة لا بكون الماتي به مطلوباً مطلقاً بل هو مطلوب في حال وفيه

فيبقى بلا موجب الا اذا قلنا  الجهل للنص، ومع كونه مطلوباً صح واما العقاب

كما هو الظاهر من كلام المشهور، بان العقاب لتركه التعلم على تقدير القول 

 بوجوبه النفسي كما مال اليه الاردبيلي وجماعة.

هذا مضافاً الى ان تعدد المطلوب لا يعقل وليس له نظير في العبادة، نعم 

 في المعاملات هو موجود.

للادلة الدالة على ان التكليف واحد مشتمل  مع انه خلاف الظهورات

 .2على اجزاء وشرائط، فهذا الوجه حسن ثبوتاً ولا دليل عليه اثباتاً

                                                 
1

 .337ص 4( تعليقة المشكيني كفاية ج 
2

 .241ص 2( تهذيب الاصول للسبزواري ج 



 (166........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

: بأن الماتي به ليس بمامور به ولكن هو شيء مسقط او يجاب عنه

 للتكليف، ولكنه خلاف ظاهر الادلة وكلمات الاصحاب.

بالقول: بأنا لا نلتزم  عن الاشكال ايضاً المحقق الخوئي )قده( وقد اجاب

بااتحقاق العقاب في هذه الموارد، فإن مسألة ااتحقاق العقاب وعدمه عقلية لا 

يعتمد فيها على الشهرة والاجماع، فالاول ليس بحجة، والراني غير محقق 

لعدم التعرض للمسألة في كلمات كرير من الاصحاب، ونلتزم بصحة العمل الماتي 

 تحقاق العقاب في هذه الموارد.به بمقتضى الدليل وعدم اا

: بأن الجاهل بوجوب القصر مرلًا لو صلى قصراً، وحصل وقد اوضحه

منه قصد القربة حال العمل، فإما ان يحكم بصحة صلاته وعدم وجوب الاعادة 

 بعد ارتفاع جهله، وإما ان يحكم بفسادها ووجوب اعادتها.

هو التخيير بين  فعلى الاول، فلا مناص من الالتزام بأن حكم الجاهل

القصر والتمام فيحكم بصحة القصر بمقتضى اطلاقات الادلة الدالة على وجوب 

القصر على المسافر، غاية الامر انه يرفع اليد عن ظهورها في الوجوب التعييني، 

بما دل على صحة التمام مضافاً الى ااتبعاد الحكم ببطلان القصر والامر 

ن فيكون المكلف الجاهل بوجوب القصر مخيراً باعادتها قصراً بلا زيادة ونقصا

بين القصر والتمام وإن لم يكن ملتفتاً الى التخيير، وعليه فلا موجب لااتحقاق 

 العقاب عند الاتيان بالتمام وترك القصر.



 (167).....................الحادي عشر.....................الجزء  

واما على الراني، فلا مناص بكون التمام واجباً تعيينياً عند الجهل 

تحقاق العقاب عند الاتيان بالتمام بوجوب القصر ومعه كيف يمكن الالتزام باا

 .1وترك القصر، وكذا الحال في مسألة الجهر والاخفات

: ان التخيير المقول به شرعي، وهو يقتضي فعلية الخطاب ويلاحظ عليه

التخييري او فعلية كلا الخطابين الذي جمع بينهما تخييراً والامر ليس كذلك، 

اذ لا فعلية للامرين من كل جهة  ونفس الايراد يرد على صاحب القول بالترتب

 مع تمامية الملاك والمصلحة في كل منهما.

كما ويرد عليه ان ما ذكره من صحة التمام مبني على الملازمة بين 

الفعلين في الاشتمال على المصلحة الملزمة، حتى يكون الدليل على احدهما دليلًا 

 .على الاخر، وهذا اول الكلام لعدم البعد في اختلافهما

قال المرحوم المشكيني )قده(: مع انه لا يكفي ثبوت الملازمة المذكورة 

وحدها بل يحتاج الى ملازمة اخرى، وهي الملازمة بين الامرين في عدم امكان 

ااتيفاء الفائت، مع ان الدليلين الواردين على الصحة في البابين دالان على 

 2الاعادة في صورة العلم

بوجوب القصر كيف ياتي به، اذ فرض كونه  هذا مضافاً الى ان الجاهل

جاهلًا بوجوبه فهو ياتي بالفرد المتعارف وليس هو الا التمام، ولو اتى بالقصر 

 مع الالتفات اقط عن محل البحث.

                                                 
1

 .598ص 3( المصباح ج 
2

 .340ص 4الكفاية ج -( المشكيني 



 (168........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ويرد على الراني ما ذكرناه اابقاً بأن التمام واجباً عند الجهل لا مطلقاً، 

 ستحق عليه العقاب.اذ عند الجهل يكون وجوب القصر مرتفعاً حتى ي

ان الامر بالتمام هل هو في عرض القصر الواقعي تمييزاً او لا؟ فعلى  ثم

الاول ينبغي ان تكون مصلحة كلا الامرين بنحو واحد، والامر ليس كذلك، 

 وعلى الراني فلا تخيير بينهما لكون مصلحة القصر اتم واكمل.

بهما تخييرياً بمكان  نعم لو كان الفرق بين المصلحتين يسيراً لكان الامر

من الامكان غايته ان القصر افضل الاجزاء، وإن كان الفرق بمقدار كبير ومهم 

 فهو مما يوجب الامر بالاعادة او القضاء لتدارك المهم من المصلحة.

: والصحيح في الجواب هو دعوى عدم امكان تدارك قال في العناية

ام جهلًا نظير ما اذا امره بشرب ماء المصلحة بالاعادة او القضاء بعد ما اتى بالتم

بارد وشرب الحار فلم يمكنه تدارك الماء البارد بسبب امتلاء معدته، وهذا كله 

من غير فرق بين كون الاتمام الماتي به مشتملًا على مقدار مهم من المصلحة ام 

 .1غير مشتمل عليها اصلًا فتامل جيداً

كون الماتي به غير مامور به  وفيه: انه غير ممكن، اذ هو عين ما ذكر من

ولكنه شيء مسقط للتكليف وهذا خلاف ظاهر الادلة، ولعل وجه التامل في 

 كلامه هو لذلك.

في مقام الجواب: هو ما ااسناه في بعض البحوث الاصولية  والصحيح

والعقائدية من توايع دائرة الطاعة للمكلفين وإن من فاته الامر الواقعي لعذر 

                                                 
1

 .290ص 4( العناية ج 



 (169).....................الحادي عشر.....................الجزء  

يد عن زتيان بالامر الظاهري، المواع لدائرة الطاعة بما يكالجهل يمكنه الا

الحكم الواقعي ليشمل عموم المكلفين، وعليه فما دام المكلف جاهلًا بوجوب 

القصر فهو مخاطب بالتمام بمقتضى ادلتها العامة، وإن لم يكن فهو مخاطب 

 هذا بالقصر، فالقصر مع الالتفات والتمام بدونه فكيف صح القول بالتخيير في

المورد، واغرب منه ما ذكره السيد الخوئي )قده( من ان الجاهل لا محالة يكون 

مخيراً بين الجهر والاخفات وإن لم يكن ملتفتاً الى التخيير حين العمل، فلا 

 .1وجه لااتحقاق العقاب والالتزام به

ووجه غرابته: انه اذا كان ملتفتاً الى التخيير فهو ملتفت الى وجوب 

اذا التفت اليها فلا معنى لوجوب التمام بحقه، فالقول بالتخيير يؤدي القصر و

 الى عدمه، وما ادى الى عدمه باطل.

ولو علم بعده وقد واع  -فقد قصّر -قوله مع تمكنه من التعلم (31)

 الوقت.

: ان مع اعة الوقت ينكشف عنده ان ما اتى به لم يكن مطلوباً فيه

جوب الاعادة وهو مشكل جداً اذ لا وجه واقعاً، ومع ذلك كيف يحكم بعد و

 لااتحقاق العقاب بعد التمكن من الاتيان بالمامور به الواقعي في وقته.

والقول بعدم امكان ااتيفاء مصلحة الواقع، مردود بما تقدم بالحاجة الى 

الملازمة بين الامرين بعدم امكان ااتيفاء الفائت، مع ان الدليلين الواردين على 

 لبابين دالان على الاعادة في صورة العلم.الصحة في ا

                                                 
1

 .200ص 3( المصباح ج 



 (170........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 قوله )قده(: )لا بأس بالقول به لو دل عليه دليل..الخ(. (32)

وحاصله: انه لا بأس بالقول بصحة صلاة المكلف لو صلى تماماً في موضع 

القصر عالماً عامداً، لاشتمال صلاته على مصلحة ملزمة لازمة الااتيفاء، وإن 

 فة الواجب، ولكن لا دليل على ذلك.ااتحق العقاب على مخال

قال المرحوم المشكيني )قده(: انه لا بأس بذلك اذا قام دليل على اشتمال 

على المصلحة ولكنه مفقود، اذ هو إما الدليل الخارجي  -في حال العلم -الاتمام

ومعلوم انتفاؤه، او نفس دليل اجزائه في حال الجهل، ودلالته موقوفة على 

بين الفعلين في الحالين في الاشتمال على المصلحة الملزمة؛ حتى ثبوت الملازمة 

يكون الدليل على احد المتلازمين دليلًا على الاخر، وهي اول الكلام لعدم البعد 

 .1في اختلافهما

: ظاهر اجزاء الاتمام عن القصر انه مشتمل على تمام مصلحة القصر اقول

الالزام، لأن الحكم بالتمامية لا او جزء كبير منها بحيث يكون الفائت ما دون 

يكاد يكون عرفاً الا باحدهما، ولكنه في مورد الجهل لا مطلقاً بحيث يشمل 

 مورد العلم بوجوب القصر.

وقد اجاب عن الاشكال الشيخ جعفر كاشف الغطاء )قده( من  (33)

الالتزام بالترتب، وإن الواجب على المكلف ابتداءً هو القصر وعلى تقدير 

وتركه ااتحقاق العقاب فالواجب هو التمام، وعليه فلا منافاة بين  عصيانه

 الحكم بصحة الماتي به، وااتحقاق العقاب على ترك الواجب الاول وهو القصر.

                                                 
1

 .340ص 4الكفاية ج -(المشكيني 



 (171).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 المحقق النائيني )قده( بـ: واجاب عنه

اولًا: ان الخطاب المترتب لابد ان يكون موضوعه عصيان الخطاب 

من الصلاة والازالة، ومن الظاهر عدم امكان ذلك  المترتب عليه كما في المتزاحمين

في المقام لفرض كون المكلف جاهلًا بوجوب القصر ولو التفت انقلب الى كونه 

عالماً بها، فيخرج من عنوان الجاهل بالحكم، فلا يحكم بصفة ما اتى به، وإن 

ه لم يلتفت الى ذلك فلا يعقل ان يكون الحكم المجعول بهذا العنوان محركاً ل

 في مقام العمل.

ثانياً: ان وجوب الصلاة بما انه مواع ما بين المبدأ والمنتهى، فعصيانه 

لا يتحقق الا بخروج الوقت، وعليه فكيف يعقل تحقق العصيان في اثناء الوقت 

 الذي فرض موضوعاً للحكم الراني.

وثالراً: ان الترتب لو الم امكانه في المقام فلا دليل على وقوعه، فالقول 

به قول بلا دليل، وهذا بخلاف الترتب في موارد التزاحم، فإن نفس اطلاق 

 دليل الواجب يقتضيه، بلا حاجة الى التماس دليل اخر.

الوجوه المحقق الخوئي )قده(: اما الاولان فلا يردان لما  ودفع هذه

ذكرناه في محله من ان الالتزام بالخطاب الترتبي لا يتوقف على ان يكون 

يان التكليف الاخر بل يكفي فيه مطلق الترك، فيصح ان يقال ان موضوعه عص

 القصر واجب مطلق، والتمام واجب مشروط بتركه جهلًا بوجوبه.



 (172........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

واما الاخير، فلأن صحة العمل الماتي به مفروغ عنه في المقام لقيام الدليل 

ج عليها، وانما الكلام في تصويرها وامكانها، فلو امكن القول بالترتب لا يحتا

 .1وقوعه الى ازيد من الادلة على صحة الماتي به جهلًا

ان الترتب في المقام غير معقول، الا اذا كانت الصلاة المامور  والصحيح

بها واقعاً فعلية، وحيث يكون جاهلًا لا فعلية للخطاب، ومع عدم فعليته لا 

 تتحقق المعصية ليتنقح بها موضوع الحكم المترتب.

ما ان يكون جاهلًا بوجوب القصر أو عالماً به، فعلى وبعبارة: ان المكلف إ

الاول لا معصية الا اذا قلنا بمقالة المحقق الخوئي من كفاية مطلق الترك، وعلى 

 الراني لا يكون الحكم المترتب منجزاً، كما هو واضح.

وما ذكره الخوئي )قده( من الجواب من كون القصر واجباً مطلقاً، والتمام 

ك القصر جهلًا بوجوبه، غير صحيح، لأن الترك لا يتحقق واجب مشروط بتر

 الا مع الالتفات والعلم، وبدونهما لا يصدق الترك ليتحقق موضوع التمام.

قال المشكيني )قده(: ان كون المقام من مصاديق الترتب يتوقف على امور 

 ثلاثة..

ه للامر الاول: اشتمال الماتي به على مقدار من المصلحة الملزمة والا لا وج

 بالترتب.

الراني: ان يكون الفائت بحد الالزام والا فلا وجه للامر بالقصر على 

 الاطلاق.

                                                 
1

 .197-196ص 3( المصباح ج 



 (173).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الرالث: لو امكن ااتيفاؤها فلا ضدية في البين، وبدون احراز هذه الرلاثة 

 .1لا وجه للقول بالترتب

كما ان ظاهر الخبر في مسألة الجهر والاخفات الاشتمال على جميع 

 ى مقدار يكون الفائت غير معتنى به وحينئذ فلا وجه للترتب.الصلاح، أو عل

كما ويستلزم القول به اجتماع الوجوب التخييري والتعييني في القصر، 

 كما لا يخفى.

                                                 
1

 .342ص 4الكفاية ج -( المشكيني 



 (174........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 قوله )قده(: )) ثم انه ذكر لاصل البراءة شرطان اخران:

 احدهما: ان لا يكون موجباً لثبوت حكم شرعي من جهة اخرى.

 كون موجباً للضرر على اخر.ثانيهما: ان لا ي

ولا يخفى ان اصالة البراءة عقلًا ونقلًا في الشبهة البدوية بعد 

الفحص، لا محالة تكون جارية، وعدم استحقاق العقوبة الثابت بالبراءة 

العقلية والاباحة، أو دفع التكليف الثابت بالبراءة النقلية، لو كان 

يص عن ترتبه عليه بعد موضوعاً لحكم شرعي أو ملازماً له، فلا مح

فهي  عليه، بل على نفي التكليف واقعاً،احرازه، فإن لم يكن مترتباً 

وإن كانت جارية، الا ان ذاك الحكم لا يترتب؛ لعدم ثبوت ما يترتب 

 عليه بها، وهذا ليس بالاشتراط.

واما اعتبار ان لا يكون موجباً للضرر، فكل مقام تعمّه قاعدة نفي 

كما هو حالها مع سائر  -مجال فيه لاصالة البراءة الضرر؛ وإن لم يكن

الا انه حقيقة لا يبقى لها مورد؛  -القواعد الثابتة بالادلة الاجتهادية

بداهة ان الدليل الاجتهادي يكون بياناً وموجباً للعلم بالتكليف ولو 

ظاهراً، فإن كان المراد من الاشتراط ذلك فلابد من اشتراط ان يكون على 

يل اجتهادي، لا خصوص قاعدة الضرر، فتدبّر.. والحمد لله خلافها دل

 على كل حال((.



 (175).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

 قد ذكر للبراءة شرطان اخران..

احدهما: ان لا يكون جريان الاصل في مورد موجباً لثبوت حكم من جهة 

 .(34)اخرى

ثانيهما: ان لا يكون جريان الاصل موجباً لايقاع الضرر على الغير كما اذا 

ه بدون عمد فشك في الضمان، فاجرى البراءة عنه، ففي اتلف شخص مال غير 

مثل ذلك يكون جريان البراءة موجباً للاضرار بالغير وهو المالك للمال. وكلاهما 

 باطل.

اما الشرط الاول: ان الصور التي توهم ان جريان البراءة فيها موجب 

لثبوت حكم شرعي اخر ثلاث، الصورة الاولى: ان يكون هناك حكم معين 

وضوعه الاباحة وعدم التكليف ظاهراً ويراد باجراء الاصل اثبات الاباحة م

ظاهراً ليكون موضوعاً لذلك الحكم المعين كما لو دل دليل على اباحة ماءٍ ظاهراً 

فيحوز التوضؤ به، فهنا يوجد حكم هو جواز التوضؤ بالماء وموضوعه هو الاباحة 

يثبت  -اصالة الحل -جراء الاصلظاهراً، فاذا شك في ماء انه مباح أ و لا؟ فا

وهذا الجريان لم  -جواز التوضؤ-اباحته الظاهرية وبثبوتها يثبت موضوع هذا الحكم

يثبت لنا الحكم بالجواز حتى يقال ان اصل البراءة لا يثبت حكماً اخر هنا وانما 

يثبت موضوع ذلك الحكم فقط وبثبوته يثبت جواز التوضؤ، ل ن الدليل دل على 

ء مباح ظاهراً فيجوز التوضؤ به، فالمثبت لجواز التوضؤ ليس هو ان كل ما

جريان الاصل بل هو الدليل المذكور، والاصل انما ثبت موضوعه أ ي موضوع 

الدليل المذكور لا غير، فلا اشكال في جريان الاصل في هذه الصورة اذ لا يلزم 

ن كان مقصود المشترط هذه الصور ة فالاشكال منه ما ذكر في الشرط الاول، فا 

 عليه واضح.



 (176........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

هناك حكم معين لازم لانتفاء التكليف ظاهراً،  الصورة الثانية: ان يكون

فانتفاء التكليف ظاهراً ليس هو الموضوع للحكم المعين وانما هو ملازم له كما لو 

رأ ى المكلف نجاسة في المسجد وشك في وجوب ازالتها عليه لجهة ما اوجبت 

جوب الازالة متوجهاً اليه فيلزم عدم توجيه الشك ففي مثل ذلك لو فرض و 

التكليف الفعلي لصلاة الظهر عليه ولو فرض عدم توجه وجوب الازالة عليه فا ن 

التكليف الفعلي لصلاة الظهر متوجه اليه كما لو اجرى البراءة عن وجوب الازالة، 

اء الاصل ثبوت تكليف اخر وهو الصلاة، وهذا الاشكال في ر جا  فثبت من 

الاصل غير تام اذ ثبوت التكليف بالصلاة غير متوقف على جريان جريان 

الاصل عن البراءة ليقال بأ ن من شروط جريان الاصل عدم ثبوت تكليف 

اخر، بل التكليف بالصلاة ثابت بدليله بعد رفع المانع عن فعليته وهو وجوب 

فثبت  ملازم شرعاً لوجوب صلاة الظهر -أ ي وجوب الازالة -الازالة ظاهراً، وهو

 بعد رفعه ظاهراً بالاصل وجوب الصلاة.

الصورة الثالثة: اذا كان الحكم المعين مترتباً على انتفاء التكليف واقعاً لا على 

انتفائه ظاهراً وفي هذه الصورة تجري البراءة وبها يثبت انتفاء التكليف ظاهراً لا 

كان مقصود المشترط واقعاً ومع عدم انتفائه الواقعي لا يثبت الحكم المعين، فاذا 

هذه الصورة، فيرده ان الاصل يجري ولا يثبت بجريانه الحكم الاخر لا انه لا 

يجري اصلًا كما هو لازم الاشتراط، ومثاله جريان البراءة عن الدين المشكوك، 

وانتفاء الدين هنا ظاهري لا واقعي، مع فرض توقف الحج على انتفاء الدين واقعاً 

 ار لا يكفي في ثبوت وجوب الحج.لا ظاهراً وهذا المقد

واما الشرط الثاني: فيرده ان المورد الذي يلزم منه تضرر الغير وجرت 

ن دليلها  ن كان اصل البراءة لا يجري من جهة القاعدة وا  قاعدة نفي الضرر لنفيه وا 

اجتهادي ومع جريانها لا مجال لقاعدة البراءة ذات الدليل الفقهائي، اذ مع الدليل 



 (177).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن كان صحيةاً الاجتهاد ي ينتفي الشك الذي هو موضوع البراءة فهذا الشرط وا 

الا انه لا يختص بقاعدة نفي الضرر بل هو مطلب عام ففي كل مورد يوجد دليل 

من الاصول لانتفاء موضوعها وهو  (35)اجتهادي لا تجري البراءة ولا غيرها

رة لزوم الشك فاذا كان مقصود المشترط هو ذلك فينبغي عدم التخصيص بصو 

الضرر على الغير بل المناسب القول بعدم جريان البراءة أ و يشترط في جريانها 

 (.36)عدم وجود دليل اجتهادي من قاعدة الضرر وغيره

 وس ياتي تفسيره. (37)ثم امر المصنف بالتدبر

******** 

ذكر المحقق الخوئي )قده( ان ترتب الالزام على جريان الاصل ( 34)

 يتصور على اقسام..

هما ترتب شرعاً، ولا عقلًا، الا ي: ان لا يكون بينهما في ذاتالقسم الاول

ان شيئاً خارجياً اوجب ذلك بينهما، كالعلم الاجمالي بنجااة احد الاناءين 

فإنه لا ترتب بين طهارة احدهما ونجااة الاخر في الواقع، ويمكن ان يكون 

تب بينهما، فلاجله كان كلاهما نجس في الواقع لكن العلم الاجمالي اوجب التر

جريان البراءة عن وجوب الاجتناب في احدهما موجباً لوجوب الاجتناب عن 

الاخر، وهنا لا يمكن الرجوع الى الاصل، لا لما ذكره الفاضل التوني من كون 

الاصل مربتاً، بل لعدم جريان الاصل في نفسه لابتلائه بالمعارضة، فلا تصل 

يان الى ما ذكره من كون الاصل مربتاً، ولذا لو فرض النوبة الى ااتناد عدم الجر

قيام الامارة في الطرفين لا يمكن العمل بها لاجل المعارضة، مع حجية المربتات 

 من الامارات.



 (178........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

: هذا القسم خارج عن محل الكلام لأن وجوب الاجتناب ثابت اقول

 بالعلم الاجمالي.

ب المهم على عدم : ان يكون الترتب عقلياً كترتب وجوالقسم الثاني

وجوب الاهم بناءً على القول بااتحالة الترتب، فإن الموجب لرفع اليد عن 

اطلاق دليل وجوب المهم انما هو فعلية تكليف الاهم وتنجزه الموجب لعجز 

المكلف عن الاتيان بالمهم، فلو فرض ترخيص الشارع ولو ظاهراً في ترك الاهم 

لمهم مترتب عقلًا على اباحة ضده وهو كان المهم واجباً لا محالة  فوجوب ا

الاهم، ووجوب المهم هنا انما يربت باطلاق دليله فهو المربت لوجوبه حقيقة لا 

 البراءة، وهي انما ترفع المانع وهو عجز المكلف.

ففيه لا يبقى مورد لاشتراط جريان البراءة بعدم اثباته للحكم الالزامي لأن 

 ه لا البراءة.المربت للوجوب فيه هو اطلاق دليل

: ان جريان البراءة النقلية في مقام الامتنان، فإن الحكم بالمهم ان اقول

كان اخف مؤونة من الحكم المنفي بالبراءة، فالامتنان فيه حاصل، ولذا لو كان 

الحكم الاخر الزامياً مساوياً أو اثقل من الحكم المنفي بالبراءة فلا تجري لكونها 

 .1لا منة في الاول، ذكره المرحوم المشكينيخلاف المنة في الراني وب

القسم الرالث: ان يكون الترتب شرعياً، بأن يكون جواز شيء مأخوذاً في 

 موضوع شيء اخر في لسان الدليل الشرعي، وهذا يكون على اقسام..

                                                 
1

 .347ص 4الكفاية ج -( المشكيني 



 (179).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الاول: ان يكون الالزام المترتب حكماً واقعياً مترتباً على الاباحة 

 الواقعية.

الالزام حكماً واقعياً مترتباً على مطلق الاباحة الجامع  الراني: ان يكون

 بين الواقعية والظاهرية.

الرالث: ان يكون الالزام الاعم من الواقعي والظاهري مترتباً على مطلق 

الاباحة الاعم من الواقعي والظاهرية، بمعنى ان الالزام الواقعي كان مترتباً على 

 مترتباً على الايام الظاهرية. الاباحة الواقعية والالزام الظاهري

اما القسم الاول: فلا يكفي جريان البراءة فيه في فعلية الالزام لأن اصالة 

البراءة لا نظر هاا الى الواقع بل تربت الاباحة الظاهرية لا الواقعية، كي يترتب 

على جريانها الحكم الزامي المترتب على الاباحة الواقعية، كالبراءة من الدين 

 ، الماخوذ في وجوب الحج واقعاً.ظاهراً

نعم لو كان الاصل الجاري تنزيلياً كالااتصحاب أو قامت الامارة على 

 ثبوت الاباحة الواقعية يترتب عليه الالزام ظاهراً لاحراز موضوعه بالتعبد.

واما القسم الراني: يترتب على الاصل الجاري فيه الالزام اواءً اكان 

ب أو غيره، لتحقق موضوع الالزام على كل تقدير كما اصلًا تنزيلياً كالااتصحا

 هو واضح.

واما القسم الرالث: فيكفي في فعلية الالزام فيه ثبوت الاباحة الظاهرية 

غاية الامر ان الالزام حينئذ ظاهري، فاذا انكشف الخلاف يحكم بعدم ثبوت 



 (180........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

يستلزم الالزام من اول الامر، بخلاف القسم الراني فإن انكشاف الخلاف فيه 

 ارتفاع الالزام من حين الانكشاف لا من اول الامر.

الفرق بينهما فنقول: اما مرال القسم الرالث فهو وجوب حجة  ولايضاح

الاالام المترتب على الااتطاعة واباحة المال الذي صار به المكلف مستطيعاً فلو 

عليه حكم باباحة المال لجريان اصل من الاصول التنزيلية أو غيرها يترتب 

وجوب حجة الاالام ظاهراً فلو انكشف الخلاف وبان عدم اباحة المال له 

 ينكشف عدم كونه مستطيعاً وعدم وجوب حجة الاالام عليه من اول الامر.

واما مرال القسم الراني: فهو الماء المشكوك في اباحته، فإن وجوب التوضؤ 

ولو  -احته الظاهريةبه واقعاً مترتب على اباحة الماء ظاهراً، فلو احرزت اب

 وبعديترتب عليها وجوب التوضؤ واقعاً  -باصالة الاباحة أو البراءة مرلًا

 انكشاف الخلاف يرتفع الوجوب من حين الانكشاف دون ما قبله.

ثم ذكر انه ظهر مما ذكرنا من التفصيل ان اصالة البراءة في مورد جريانها 

ير الزامية، فلا وجه لما ة أو غتترتب عليها اثارها بلا فرق بين كونها الزامي

 ل التوني من اشتراط عدم ترتب حكم الزامي على جريانها.ضاذكره الف

: ما ذكرناه من انه بناء على كون مساق ادلتها هو الامتنان فلابد وفيه

من التفصيل المتقدم، اللهم الا ان يقال: ان ورود الحديث مورد الامتنان انما هو 

 كلف لا لنفس المكلف، وعليه فيكون التفصيل لاغياً.بالنسبة للامة ولغير الم

 قول المصنف )قده( ))الا انه حقيقة لا يبقى هاا مورد..الخ((. (35)



 (181).....................الحادي عشر.....................الجزء  

قال المرحوم المشكيني )قده(: ان قاعدة نفي الضرر دليل اجتهادي، وهو 

وارد على اصل البراءة مطلقاً، وحينئذٍ يكون عدم القاعدة من شروط الجريان لا 

ط العمل، كما هو المقصود في المقام. وفيه ما تقدم، ومقصوده انها من من شرو

 شرط العمل لا من شرط الجريان، كالبراءة العقلية.

 مقالة المصنف )قده(: ))فإن كان المراد من الاشتراط ذلك..(( ثم دفع

بإمكان دفعه: بأن مراده اشتراط عدم الضرر في نفسه وبغض النظر عن 

لكانت البراءة  -أيضاً -الضرر، وذلك لأنه لو لم يكن دليلوجود دليل على نفي 

 غير جارية، لأن دليلها في مقام الامتنان.

اشتراط عدم الحرج، لأنه مرله في ذلك، مع انه  -حينئذٍ -نعم يرد عليه

مختص بالبراءة النقلية المستفاد من حديث الرفع، فلا يجري في البراءة العقلية 

 .1ة من حديث الحلولا في البراءة المستفاد

: ان القاعدة من الاصول العقلائية السارية بين البشر في جميع الملل اقول

والاديان، لأن الناس مسلطون على انفسهم وامواهام واعراضهم وهذا مما اتفقت 

عليه ايرهم وقامت به حياتهم، ويستقبحون كل من انتقص من هذه الامور 

، فالقاعدة من الاصول العقلائية العامة المحترمة عندهم، ويعاقبون من ينتهكها

 النظامية.

)قده(: انها من القواعد العقلائية الدائرة بين  قال السيد السبزواري

الناس في جميع الملل والاديان، ان السلطة على النفس والعرض والمال مما 

                                                 
1

 .348ص 4الكفاية ج -( المشكيني 



 (182........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

اتفقت عليه اراء العقلاء والتنقيص من كل واحد منها من المقبحات لديهم 

من تصدى لذلك ويلومونه ويعاقبونه، وعلى ذلك يدور نظام معاشهم،  ويؤاخذون

فهذه القاعدة من صغريات اصالة احترام النفس والعرض والمال التي هي من اهم 

 .1الاصول النظامية العقلائية

وبهذا يتضح ان تفسير المشكيني لكلام التوني )قده( لا وجه له اذ غض 

ة شيئاً بعد ان كانت القاعدة من الاصول النظر عن الدليل لا يعتبر بالنتيج

العقلائية، ومعنى ذلك انها ماخوذة في نظر اعتبار الشارع، وإن لم يقم دليل 

 عليها.

وقد يكون مراد المحقق المذكور ان حديث الرفع الذي هو مستند البراءة 

يه النقلية وارد في مقام الامتنان على الامة، فلو شمل مورد ما فلابد ان لا يكون ف

خلاف المنة على احد من الامة، فلو لزم من جريانها تضرر شخص اخر فلا 

 تجري، ولا يكون المورد مشمولًا للحديث.

)قده(: وهاذا فإن حديث الرفع لا يقيد به اطلاق  قال المحقق الخوئي

قوله عليه السلام )من اتلف مال غيره فهو له ضامن( فلو اتلف مال الغير جهلًا 

بعدم الضمان لاجل حديث الرفع، لكونه خلاف الامتنان على لا يمكن القول 

مالك المال، بخلاف ادلة وجوب الكفارة على من افطر في شهر رمضان مرلًا، 

 فإن حديث الرفع يقيدها بما اذا كان عالماً، ولم يصدر منه الافطار عمداً.

                                                 
1

 .343ص 2( تهذيب الاصول ج 



 (183).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ومن هنا يتضح ان القاعدة تجري ولكن لا يمكن اعماهاا، لا انها لا 

لأن المكلف شاك في الحكم ولكنه لم  -وهو الشك -ي لانتفاء موضوعهاتجر

 يلتفت الى ان اعماهاا فيه ضرر على الغير.

قال في العناية: ان الفاضل المذكور على ما صرح به الشيخ اعلى  (36)

الله مقامه قد ذكر شروطاً لاصل البراءة لا شرطين لم يؤشر المصنف الى الشرط 

ضاً لم يذكره الا في ذيل الراني، ومن هنا غفل عنه المصنف الرالث بل الشيخ اي

ونقل عبارة الشيخ ))كما لا وجه لما ذكره من تخصيص مجرى الاصل بما اذا لم 

 يكن جزء عبادة بناءً على ان المربت لاجزاء العبادة هو النص((.

: ولعل نظر الفاضل المذكور الى ان اصل البراءة اذا جرت ثم علق عليه

ء المشكوك فيتعين بها الواجب في الاقل والاصل العملي مما لا يصلح عن الجز

لذلك بل لابد من تعيين الواجب بالنص. )وقد رد( عليه الشيخ بقوله: ان النص 

قد يصير مجملًا وقد لا يكون نص في المسألة، فإن قلنا بجريان الاصل بعدم 

ع عنه والا فلا مقتضٍ العبرة بربوت التكليف المردد بين الاقل والاكرر فلا مان

 له، وقد قدّمنا ما عندنا في المسألة.. )انتهى(.

)ومحصله(: إنا إن قلنا بجريان الاصل في الاقل والاكرر لانحلال العلم 

الاجمالي بالتكليف المردد بينهما الى علم تفصيلي وشك بدوي فلا مانع من 

لكونه مربتاً لاجزاء الاصل ابداً والا فلا مقتضٍ له اصلًا لا انه مما لا يجري 

 العبادة.



 (184........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

: وهذا لا يعني اثبات اجزاء العبادة بالاصل حتى يقال باشتراط اقول

جريانه بعدمه، اذ اجزاء العبادة ثابتة بدليلها وبالنص، وانما الخلاف في جزء 

اخر اجمل النص فيه، فهل تجري البراءة لنفيه او لا تجري، وأين هذا من 

 اثبات الجزء بالنص.

افاً الى ان في مسألة الدوران بين الاقل والاكرر الارتباطيين لا علم هذا مض

 اجمالي بالمرة ليقال بانحلاله كما بيناه مفصلًا فيما ابق.

 قد امر المصنف بالتدبر، وجوابه.. (37)

اولًا: لعل مراد المحقق المذكور غير واضح عندنا وانما قدمنا ما يمكن ان 

 التدبر. يكون مراداً له، فما عليك الا

وثانياً: انه فرق بين الجريان وعدم العمل بها وبين عدم الجريان، وما 

ذكره المصنف هو لعدم العمل وقد لا يكون مراد المحقق المذكور ذلك بل مراده 

 عدم الجريان.

وثالراً: ان المصنف لم يؤشر الى الشرط الرالث المشار اليه من قبل الشيخ 

 ط.الانصاري )قده( اذ هو ليس بشر



 (185).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 قاعدة نفي الضرر

قوله )قده(: ))ثم انه لا بأس بصرف الكلام الى بيان قاعدة الضرر 

والضرار على نحو الاقتصار وتوضيح مدركها وشرح مفادها، وايضاح 

نسبتها مع الادلة المثبتة للاحكام، الثابتة للموضوعات بعناوينها 

اجابة  الاولية او الثانوية، وإن كانت اجنبية عن مقاصد الرسالة؛

 لالتماس بعض الاحبة، فاقول وبه استعين:

انه قد استدل عليها باخبار كثيرة: منها موثقة زرارة، عن ابي 

ندب كان له عذق في حائط لرجل من مرة بن جُجعفر عليه السلام )ان سَ

الانصار، وكان منزل الانصاري بباب البستان، وكان سمرة يمر الى 

ري ان يستاذن اذا جاء فأبى سمرة، نخلته ولا يستاذن، فكلمه الانصا

فجاء الانصاري الى النبي صلى الله عليه وآله فشكى اليه، فاخبر بالخبر، 

فارسل رسول الله واخبره بقول الانصاري وما شكاه، فقال: اذا اردت 

الدخول فاستاذن، فأبى، فلما أبى فساومه حتى بلغ من الثمن ما شاء 

ا عذق في الجنة، فأبى ان يقبل فقال الله، فأبى ان يبيعه، فقال: لك به

رسول الله صلى الله عليه وآله للانصاري: اذهب فأقلعها وأرم بها اليه، 

 فإنه لا ضرر ولا ضرار(.



 (186........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وفي رواية الحذّاء عن ابي جعفر عليه السلام مثل ذلك، الا انه 

فيها بعد الاباء ))ما اراك يا سمرة الا مضاراً، اذهب يا فلان فاقلعها 

 ها وجهه((.وارم ب

الى غير ذلك من الروايات الواردة في قصة سمرة وغيرها، وهي 

كثيرة، وقد أُدعي تواترها، مع اختلافها لفظاً ومورداً، فليكن المراد به 

تواترها اجمالًا؛ بمعنى القطع بصدور بعضها، والانصاف انه ليس في 

دعوى التواتر كذلك جزاف، وهذا مع استناد المشهور اليها موجب 

لكمال الوثوق بها وانجبار ضعفها، مع ان بعضها موثقة، فلا مجال 

 للاشكال فيها من جهة سندها، كما لا يخفى.

من النقص في  -واما دلالتها: فالظاهر ان الضرر هو ما يقابل النفع

 ان الاظهر تقابل العدم والملكة، كما -رف او العرض او المالطالنفس او ال

كما يشهد به اطلاق  -ر جيء به تاكيداًان يكون الضرار بمعنى الضر

لا فعل الاثنين، وإن كان هو الاصل  -المضار على سمرة وحكي عن النهاية

 في باب المفاعلة ولا الجزاء على الضرر؛ لعدم تعاهده من باب المفاعلة.

 وبالجملة لم يثبت له معنى اخر غير الضرر.

الاصل في هذا  كما ان الظاهر ان يكون )لا( لنفي الحقيقة، كما هو

عن نفي الاثار، كما هو الظاهر من مثل  كنايةالتركيب حقيقة او ادّعاءً، 



 (187).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ر المسجد الا في المسجد( و)يا اشباه الرجال ولا رجال( فإن ا)لا صلاة لج

قضية البلاغة في الكلام هو ارادة نفي الحقيقة ادّعاءً، لا نفي الحكم او 

 الصفة، كما لا يخفى.

ءً بلحاظ الحكم او الصفة، غير نفي احدهما ونفي الحقيقة ادعا

ابتداءً مجازاً في التقدير او في الكلمة، مما لا يخفى على من له معرفة 

 بالبلاغة.

وقد انقدح بذلك: بُعد ارادة نفي الحكم الضرري، او الضرر غير 

ضرورة بشاعة استعمال الضرر  ؛المتدارك، او ارادة النهي من النفي جداً

غير المتدارك منه، ومثله الب من اسبابه، او خصوص وارادة خصوص سب

لو اريد بذلك بنحو التقييد، فإنه وإن لم يكن ببعيد، الا انه بلا دلالة 

بعزيز، الا انه لم  كان ليسعليه غير سديد، وارادة النهي من النفي وإن 

يُعهد مثل هذا التركيب وعدم امكان ارادة نفي الحقيقة حقيقة لا يكاد 

ة على ارادة واحد منها، بعد امكان حمله على نفيها ادعاءً يكون قرين

 بل كان هو الغالب في موارد استعماله((.

 

 قاعدة لا ضرر

لا بأ س بالاشارة الى قاعدة لا ضرر كما وردت وعلى نحو الاختصار في 

 توضيح حالها وما يتعلق بها، ويقع الكلام في جهات..



 (188........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 الجهة الاولى: في س ندها.

 : في دلالتها.الجهة الثانية

الجهة الثالثة: في نس بة القاعدة الى ادلة الاحكام الثابتة للموضوعات 

ن الصلاة  بعناوينها الاولية مثل دليل وجوب الصلاة ووجوب الصوم ونحوهما، فا 

والصوم عنوان اولي للفعل والحكم الثابت له يكون حكماً ثابتاً للموضوع بعنوان 

في نس بة القاعدة المذكورة الى دليل الحكم اولي، والكلام في هذه الجهة يقع 

 المذكور، وهل ان القاعدة حاكمة على الدليل المذكور او مخصصة له او غير ذلك.

الجهة الرابعة: في نس بة القاعدة الى ادلة الاحكام الثانوية للموضوعات 

ن العسر ليس عنوانًا اولياً للفعل وا نما بعناوينها الثانوية مثل دليل نفي العسر، فا 

هو عنوان ثانوي، فالحكم الثابت له وهو النفي حكم ثابت للفعل بعنوانه الثانوي، 

 وحينئذ يقع الكلام في نس بة القاعدة الى الدليل المذكور.

 الجهة الخامسة: في دوران الامر بين الضررين.

اما الجهة الاولى: قد ادعى فخر الدين في الايضاح تواتر الاخبار الدالة 

ر والضرار، ومعه لا حاجة الى البحث عن س ندها، ويرده: ان على نفي الضر 

الروايات الدالة على القاعدة المذكورة لم تتفق على لفظ واحد فكيف يكون التواتر 

لفظياً، نعم يمكن ان يدُعى حصول التواتر الاجمالي بمعنى انه يعلم ان بعض 

التواتر الاجمالي الروايات المذكورة صادرة عن المعصوم قطعاً، وبالجملة دعوى 

ليست بعيدة، مضافاً الى ان في الروايات ما يكون موثقة الس ند، ولو لم يكن فيها 

ن انجبار ضعفها بعمل المشهور يوجب الاعتماد عليها في مقام العمل بها، وعلى  فا 

 هذا فلا مجال للاشكال في س ندها.. كما لا يخفى.

 نقاط..الجهة الثانية: والكلام في دلالتها يقع في عدة 



 (189).....................الحادي عشر.....................الجزء  

من مطلق  -وهو ما يقابل النفع -النقطة الاولى: في تحقيق معنى الضرر

النقص لا خصوص النقص في النفس او المال او غيرهما من العرض، والتقابل بينه 

وبين النفع هو تقابل الملكة وعدمها بمعنى ان النفع عبارة عن وجود شيء لشيء، 

يكون المحل هنا من شأ نه  والضرر عبارة عن فقدان شيء عن شيء بشرط ان

وجود ذلك الشيء فيه، كالعمى في الانسان فهو ضرر ل ن من شأ ن الانسان 

الابصار أ ي الاتصاف بالبصر، بخلاف الحجر فلا يكون فقدان البصر فيه ضرر 

 اذ ليس من شأ نه الابصار.

 النقطة الثانية: في تحقيق معنى الضرار.. وفيه ثلاث احتمالات:

عنى الجزاء على الضرر فمن اضر غيره وجازاه الغير بضرر الاول: ان يكون بم

مقابل، فيطلق على الضرر الجزائي عنوان الضرار، وك نه صلى الله عليه وأ له يريد 

 ان يقول: انه لا يجوز لشخص ان يضر غيره ولا يجوز ايضاً مقابلة الضرر بالضرر.

كل واحد الثاني: ان يكون فعل الاثنين، أ ي لا يجوز ان يضرر شخصان 

ولا  -المتقاتلين -منهما الاخر نظير المقاتلة التي تطلق على الفعل الصادر من الاثنين

 يطلق على الفعل الصادر من احدهما فقط.

الثالث: ان يكون المراد من الضرار نفس المعنى من الضرر فيكون ذكرها 

رينة على من باب التاكيد، وهذا هو الاظهر ل ن الاحتمالين السابقين توجد ثمة ق

على سمرة  -في رواية الحذّاء -بطلانهما، وهي ان النبي صلى الله عليه وأ له اطلق

كلمة مضار فقال له: ما اراك يا سمرة الا مضاراً. فلو كان الضرار الذي هو وكلمة 

لما صح ان  -بمعنى فعل الاثنين او بمعنى الجزاء على الضرر -مضار من باب واحد

ل نه لم يجاز على الضرر بل ارتكبه ابتداءً ولم يكن يطلق على سمرة انه مضار 

الضرر الصادر صادراً من الطرفين بل كان صادراً من سمرة خاصة، فاطلاق كلمة 

مضار على سمرة يدل على ان الضرر والضرار بمعنى واحد جيء باحدهما بعد 



 (190........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ء على الاخرى من باب التاكيد، مع انه لم يعهد ان باب المفاعلة يأ تي بمعنى الجزا

 شيء.

النقطة الثالثة: في تحقيق المراد من نفي الضرر، اذ لا اشكال في ان المعنى 

الحقيقي من لا ضرر هو نفي اصل حقيقة الضرر وماهيته نظير ما اذا قيل لا رجل 

في الدار، فا ن المعنى الحقيقي هو انه لا توجد حقيقة الرجل في الدار، ولكن بما ان 

في الخارج بل هي موجودة فيه اذ ما اكثر الضرر حقيقة الضرر ليست منتفية 

الواقع خارجاً، وقع الكلام في المراد في كيفية نفي حقيقة الضرر بعد ان تقرر مراده 

 نفي حقيقته وماهيته.

والاحتمالات في ذلك عديدة.. الاول: ان يكون نفي حقيقة الضرر ادعاءً لا 

ن نفي الشيء يكون على نحوين،  ان يكون نفياً حقيقياً كما لو لم تكن نفياً حقيقياً، فا 

حقيقة الشيء موجودة خارجاً كما في لا رجل في الدار، وأ ن يكون نفي الحقيقة 

ادعاءً كناية عن نفي الاثار كما في لا صلاة لجار المسجد الا في المسجد او يا 

اش باه الرجال ولا رجال او لا شك لكثير الشك ونحو ذلك، والمقام من قبيل 

لثاني، لاجل عدم ترتب الاثر عليه والحكم كما لو فرض ان الوضوء ضرري النحو ا

فحديث لا ضرر يقول لا وضوء ضرري حيث ينفي الوضوء الضرري ومراده نفي 

حكمه وهو الوجوب الثابت لاصل الوضوء فالحديث اس تعمل اللهجة الكنائية 

وضوء وهو البلاغية في نفي الوجوب ولكن بلسان نفي موضوع هذا الحكم وهو ال

 ما يعبر عنه عندهم نفي الحكم بلسان نفي الموضوع نظير لا ربا بين الوالد وولده.

هو الضرر المقيد  فالمنفيراد نفي الضرر غير المتدارك الثاني: ان يكون الم

 بعدم حكم الشارع بلزوم تداركه أ ي لا ضرر لم يحكم الشارع بوجوب تداركه.

الذي نشأ  منه الضرر كوجوب الوضوء الثالث: ان يكون المراد نفي الحكم 

نه قد يترتب منه الضرر في بعض الاحيان فيصبح حينئذ ان يقال لا  مثلًا، فا 



 (191).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ضرر، والمقصود نفي الحكم الذي ينشأ  منه الضرر، وهو مختار الش يخ الانصاري 

 )قده( فيما كان الاول هو مختار المصنف )قده(.

ويصبح المراد لا تضر غيرك كما  الرابع: ان يكون المراد هو النهيي من النفي،

في قوله )لا يعيد( و)لا يغتسل( فا ن المقصود فيهما هو النهيي دون النفي، وقد 

 اختار المصنف الاول منها لبطلان الثلاثة ال خر.

ن كان ياتي في بعض  اما بطلان الاحتمال الاخير فمن جهة ان النفي وا 

اما بطلان الاحتمال الثاني الاحيان بمعنى النهيي الا ان النهيي غير معهود، و 

 والاحتمال الثالث فلوجهين..

الاول منهما: هو بلاغة الكلام على الاحتمال الاول ولا يكون على 

الاحتمالين الاخرين من الثاني والثالث، من حيث ان الشيء الذي لا يترتب عليه 

ف الاثار كان نفي اصل وجوده بمثل لا ضرر، او لا رجال ونحوهما ذا بلاغة بخلا

ما اذا لم ينف اصل وجوده بل قيل لا ضرر وكان المقصود منه انه لا حكم ضرري 

على نحو المجاز في الكلمة بأ ن يس تعمل الضرر ويراد به الحكم الضرري او كان على 

نحو المجاز في التقدير بأ ن تقدر كلمة حكم بين كلمة )لا( وبين كلمة )ضرر( أ ي لا 

مس تعملة في معناها الحقيقي أ ي في  حكم ضرري وعلى هذا تكون كلمة ضرر

نفس الضرر لا في الحكم الضرري حتى يلزم المجاز في الكلمة او المجاز في التقدير، 

ونفس الكلام لو كان المقصود من نفي الضرر هو الضرر المقيد بعدم كونه متداركاً 

نه لا بلاغة في ذلك.  فا 

 الضرري او الضرر غير الثاني منهما: انه اذا كان المراد من الضرر هو الحكم

ن الضرر مس تعملًا فيهما من غير تقدير وأ ما ان نقدر لفظي الحكم وغير  المتدارك، فا 

المتدارك وكلاهما باطل، اما بطلان الاول باعتبار ان اطلاق لفظ الضرر وارادة 

الحكم الضرري منه او الضرر غير المتدارك اس تعمال غير صحيح ل ن لفظ الضرر 



 (192........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن كان جائزاً الا يدل على طبيعة  الضرر لا على احدهما، واما الثاني فباعتبار انه وا 

 انه بحاجة الى دليل ولا دليل عليه.

: انه بعد عدم امكان ارادة نفي حقيقة الضرر نفياً حقيقياً وانما المراد لا يقال

 نفيه نفياً ادعائياً فيكون هذا بنفسه قرينة على احد الاحتملات الثلاثة.

نه يقال: ا ن صحة قرينيته ما ذكر انما تتم لو لم يكن الاحتمال الاول فا 

 موجوداً ومع وجوده فلا يشكل ذلك قرينة.



 (193).....................الحادي عشر.....................الجزء  

قوله )قده(: ))ثم ان الحكم الذي اريد نفيه بنفي الضرر، هو 

الحكم الثابت للافعال بعناوينها، او المتوهم ثبوته لها كذلك في حال 

علة للنفي، ولا يكاد يكون الضرر، لا الثابت له بعنوانه؛ لوضوح انه ال

 الموضوع يمنع عن حكمه وينفيه، بل يثبته ويقتضيه.

ومن هنا لا يلاحظ النسبة بين ادلة نفيه وادلة الاحكام، وتقدم 

حيث انه يوفق بينهما  -مع انها عموم من وجه -ادلته على ادلتها

عرفاً؛ بأن الثابت للعناوين الاولية اقتضائي يمنع عنه فعلًا ما عرض 

ليها من عنوان الضرر بادلته، كما هو الحال في التوفيق بين سائر ع

الادلة المثبتة او النافية لحكم الافعال بعناوينها الثانوية، والادلة 

 لة لحكمها بعناوينها الاولية.فالمتك

بوجه معتبر ان الحكم في المورد  زرحنعم ربما يعكس الامر فيما ا

 التامة. ليس بنحو الاقتضاء، بل بنحو العلية

 وبالجملة الحكم الثابت بعنوان اولي:

تارة يكون بنحو الفعلية مطلقاً، او بالاضافة الى عارض دون 

عارض، بدلالة لا يجوز الاغماض عنها، بسبب دليل حكم العارض 

 المخالف له، فيقدم دليل ذاك العنوان على دليله.



 (194........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ا واخرى يكون على نحو لو كانت هناك دلالة للزم الاغماض عنه

بسببه عرفاً؛ حيث كان اجتماعهما قرينة على انه بمجرد المقتضي وأن 

العارض مانع فعلي، هذا ولو لم نقل بحكومة دليله على دليله؛ لعدم 

 ثبوت نظره الى مدلوله، كما قيل.

ثم انقدح بذلك حال توارد دليلي العارضين؛ كدليل نفي العسر 

ة المتعارضين لو لم يكن فيعامل معهما معامل -مثلًا -ودليل نفي الضرر

ين، والا فيقدم ما كان مقتضيه اقوى وإن كان دليل يمن باب تزاحم المقتض

الاخر ارجح واولى، ولا يبعد ان الغالب في توارد العارضين ان يكون من 

ذاك الباب؛ بثبوت المقتضي فيهما مع تواردهما لا من باب التعارض؛ 

 ما، كما لا يخفى.هلعدم ثبوته الا في احد

 هذا حال تعارض الضرر مع عنوان اولي او ثانوي اخر.

واما لو تعارض مع ضرر اخر، فمجمل القول فيه: ان الدوران ان 

كان بين ضرري شخص واحد او اثنين فلا مسرح الا لاختيار اقلهما لو 

 كان، والا فهو مختار.

واما لو كان بين ضرر نفسه وضررغيره، فالاظهر عدم لزوم تحمله 

و كان ضرر الاخر اكثر، فإن نفيه يكون للمنّة على الامة ولا الضرر، ول

 منّة على تحمل الضرر لدفعه عن الاخر وإن كان اكثر.



 (195).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نعم لو كان الضرر متوجهاً اليه، ليس له دفعه عن نفسه بايراده 

انه  الاعلى الاخر، اللهم الا ان يقال: ان نفي الضرر وإن كان للمنّة 

 الاقل بلحاظ النوع منّة، فتامل((.بلحاظ نوع الامة، واختيار 

 

النقطة الرابعة: ان الحكم المنفي بالحديث هو الحكم الثابت للافعال بعناوينها 

الاولية كوجوب الصوم الثابت للصوم بنعوانه الاولي فيدل الحديث على ان 

الوجوب يرتفع عن الصوم في حال طرو الضرر عند قيام المكلف بالصوم، أ ي ان 

، لا ما اذا كان الحكم ثابتاً لنفس عنوان الضرر كما اذا قيل من الصوم يضر به

تضرر بالصوم فعليه الافطار، او من اضر بغيره فعليه كذا، والوجه في ذلك، هو 

ان موضوع حكم القاعدة هو الضرر وهو العلة للحكم ومعه فلا يمكن ان يصير ما 

لة للحكم وثبوت علة هو علة للحكم موجباً لرفعه، والا يلزم ان يكون ما هو ع

 لرفعه، وهو مس تحيل.

 الجهة الثالثة

 في النس بة بين دليل الضرر وادلة الاحكام بعناوينها الاولية

 

انه لا اشكال بين القوم في تقديم دليل لا ضرر على الادلة الاولية، ولكن 

وقع الكلام بينهم في نكتة التقديم، وافاد المصنف في وجه تقديم دليل نفي الضرر 

نه قد يكون الضرر على  ادلة الاحكام الاولية مع ان النس بة بينهما عموم من وجه فا 

ولا صوم مثلًا وقد يكون الصوم ولا ضرر قطعاً وقد يجتمعان، وهكذا اذا لوحظ 

الضرر مع دليل حكم واجب اخر او ترك محرم، هو التوفيق العرفي وهو ليس الا 



 (196........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

رف وفق بينهما بحمل احدهما على فيما كان الدليلان على نحو لو عرضا على الع

 الاقتضائي والاخر على العلية التامة.

وافاد الش يخ الانصاري )قده( بأ ن نكتة التقديم هي كون دليل الضرر حاكماً 

على ادلة الاحكام الاولية وناظراً اليها فا ن دليل وجوب الصلاة مثلًا الذي هو 

حال الضرر وحال عدمه، دليل اولي يدل بمقتضى اطلاقه على وجوب الصلاة في 

ودليل نفي الضرر ناظر الى هذا الدليل وموجب لقصره وحصره بما اذا لم تكن 

الصلاة ضررية، ولكن مثل هذه الحكومة لم تثبت في المقام من جهة عدم نظر 

ن العرف يرى ان المقتضي  دليل نفي الضرر الى ادلة الاحكام الاولية، ومن هنا فا 

لمانع عنه، والمانع هو دليل نفي الضرر فيحمل دليله لوجوب الصلاة ثابت لولا ا

ن الضرر مانع عن وجوب الصلاة، ومع كون الضرر مانعاً فلا  على بيان المانع، وا 

يكون وجوب الصلاة ثابتاً في صورة الضرر من الاتيان بالصلاة، وهذا الجمع 

 لو العرفي يصلح ان يكون نكتة تقديم كل دليل ثانوي على كل دليل اولي، كما

ن ترك اكله من  نذر الانسان ترك اكل الجبن الذي حكمه الاولي هو الجواز، فا 

جهة النذر وهو الحكم ثانوي، ولو طرحا على العرف لقدم الثاني على الاول بجعله 

لبيان الحكم الاقتضائي وأ ن دليل الجبن مقتضي للةلية، ويحمل الثاني على بيان 

 لتي اقتضاها النذر.المانع، وهو الحكم الفعلي بالحرمة ا

نعم قد يفرض في بعض الواجبات ان العنوان الاولي علة تامة للحكم، 

حيث يكون ثابتاً مطلقاً بحيث لا يمكن ان يتخلف عن موضوعه كما هو الحال في 

حرمة قتل المؤمن فا ن حرمة قتله حكم فعلي وقتله علة تامة للحرمة بحيث لا يمكن 

يمكن تقديم دليل الحكم الثانوي كما لو اكره شخص  الانفكاك بينهما ففي مثل ذلك لا

على قتل مؤمن فلا يحق له قتله لاجل الاكراه الذي هو عنوان ثانوي بل يقدم 

 الدليل الاولي على الدليل الثانوي.



 (197).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 وبالجملة: الحكم الثابت بعنوان اولي على نحوين..

ض كما لو تارة: يكون بنحو العلية مطلقاً او بالاضافة الى عارض دون عار 

كان بالنحو المذكور بالنس بة لعارض الاكراه دون عارض النس يان مثلًا، وفي مثل 

 هذا النحو لا يجوز العدول عن دلالة الدليل الاولي بسبب دليل العنوان الثانوي.

واخرى: يكون بنحو الاقتضاء بحيث لو كانت هناك دلالة اخرى لدليل 

نه يجوز الاعراض عن دلالة الدلي ل الاولي بسبب دلالة الدليل الثانوي ثانوي فا 

 بحيث يجمع العرف بينهما بالشكل المتقدم من المصنف قبلًا.

 

 الجهة الرابعة

 في نس بة دليل نفي الضرر الى الادلة الثانوية الاخرى

 

كدليل نفي العسر والحرج، كما لو فرض ان شخصاً حفر بالوعة في داره 

في الحرج الشديد وما جعل عليكم في  تضرر منها جاره، واذا لم يحفرها وقع هو

الدين من حرج، ففي مثل ذلك يدور الامر بين تضرر جاره ووقوعه هو في 

الحرج الشديد، فايهما يقدم على الاخر؟ فلا يقال هنا بأ ن العرف يجمع بينهما 

بالطريقة السابقة بحمل احداهما على الحكم الفعلي والاخر على الحكم الاقتضائي اذ 

 ن كليهما حكم ثانوي.المفروض ا

والصحيح: ان تعامل معهما معاملة المتعارضين ان لم يثبت المقتضي الا في 

احدهما كما يظهر من قول المصنف )قده( الاتي، )لا من باب التعارض لعدم 

ثبوته الا في احدهما..الخ( للعلم اجمالًا بكذب احدهما وهو ما كان المقتضي فيه 

ن منهما اقوى دلالة واصح س نداً والا فيتخير بينهما او مفقوداً، وحينئذ فيقدم ما كا

 يساقطان على ما ياتي بيانه في بابه.



 (198........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ومع احراز المقتضي في كل منهما كان المورد من موارد التزاحم فيقدم منهما ما 

ن كان اضعف س نداً كما يظهر من كلام المصنف الاتي  كان ملاكه اقوى واهم وا 

ن كان دليل الاخر ارجح واولى..(.)والا فيقدم ما كان مقتضيه   اقوى وا 

ولكن الغالب في توارد العارضين ان يكون من باب التزاحم لثبوت المقتضي 

فيهما معاً وليس من باب التعارض، ويمكن احراز المقتضيين بوس يلة اطلاق 

 الدليلين.

 الجهة الخامسة

 في دوران الامر بين الضررين

 

 وفيه ثلاث صور..

ان يدور الامر بين ضررين متوجهين لنفس الشخص كما الصورة الاولى: 

 لو دار امره بين ان يتضرر بقطع يده او يتضرر بقطع رجله.

الصورة الثانية: ان يدور الامر بين ضررين متوجهين الى الغير كما لو دار 

 الامر بين تضرر زيد او تضرر عمرو وجاءا الى الحاكم الشرعي ليحكم بينهما.

ان يدور الامر بين ضرر متوجه الى نفس المكلف وبين الصورة الثالثة: 

ضرر متوجه الى الغير كمن احتاج الى بناء جدار في بيته بحيث لو لم يبنه وقع هو 

 في الضرر ولو بناه وقع جاره في الضرر.

والحكم في الصورتين الاولى والثانية هو ترجيح ما كان اقل ضرراً والا كما 

 نهما، وهذا واضح.لو كانا متساويين فيتخير بي

وحكم الصورة الثالثة انه لا يجب على الشخص دفع الضرر عن الغير 

بتوجيهه الى نفسه، فا ن الحديث لا يقتضي ذلك ل نه مسوق مساق المنةّ على 

ن كان اكثر فضلًا عما  العباد، ولا منةّ على تحمل الضرر لدفع الضرر عن الغير وا 



 (199).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نه على جميع ا لتقادير لا يمكن التمسك لنفيه بحديث نفي اذا كان مساوي او اقل فا 

 الضرر للنكتة المذكورة.

اللهم الا ان يقال: ان س ياق الحديث للامتنان على الامة لا على بعض 

منها دون بعض، واذا كان الامر كذلك فيمكن ان يقال بأ ن الضرر المتوجه الى 

 الامة.الغير ان كان اكثر فيجب دفعه ل ن دفع الاكثر فيه منةّ على نوع 

هذا كله فيما اذا كان الضرر متوجهاً بطبعه الى نفسه كما لو توجه الس يل الى 

داره لكنه غير مجراه الى جاره ففي هذه الحالة لا يجوز دفعه عن نفسه وايراده على 

 .(38)الجار ثم حكم بالتامل

******** 

من ولعل التامل للاشارة الى عدم الِمنّة بلحاظ النوع بمراعاة حال  (38)

توجه اليه الضرر الكبير ورفعه عنه وادخال الضرر على صاحب القليل بمعنى 

 ان توجيه الضرر على صاحب القليل هو خلاف الِمنّة النوعية.

او لعله للاشارة الى كون المسألة مشكلة كما اشار اليه في اثناء المباحرة في 

 .379كفاية ص 4ج -573الدورة الاخيرة.. ذكره المشكيني ب



 (200........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 عدة نفي الضررقا
 

 والكلام فيها يقع في عدة جهات

 الجهة الاولى: في بيان مدركها

والقاعدة مضافاً الى ما تقدم منا في كونها من القواعد العقلائية النظامية، وبها 

يدور نظام معاشهم، ويكفي في مثلها عدم الردع من الشارع، فقد وردت اخبار 

 منها. كثيرة كما قال في الكفاية، نس تعرض بعضاً 

ما رواه في الوسائل: في احياء الموات، باب عدم جواز الاضرار بمسلم، 

عن عدة من اصحابنا مس نداً الى عبد الله بن بكير عن زرارة عن ابي جعفر عليه 

السلام قال: ان سمرة بن جندب كان له عذق في حائط لرجل من الانصار وكان 

 خللته ولا يس تاذن فكلمه منزل الانصاري في باب البس تان فكان يمر به الى

الانصاري ان يس تاذن اذا جاء فأ بى سمرة فلما تأ بى جاء الانصاري الى رسول الله 

صلى الله عليه وأ له فشكا اليه وخبّره الخبر فارسل اليه رسول الله صلى الله عليه 

وأ له وقال له: اذا اردت الدخول فاس تاذن فأ بى فلما ابى ساومه حتى بلغ من الثمن 

ء الله فأ بى ان يبيع، فقال لك بها عذق يُهد لك في الجنة فأ بى ان يقبل فقال: ما شا

نه لا  رسول الله صلى الله عليه وأ له للانصاري: اذهب فاقلعها وارم بها اليه فا 

 ضرر ولا ضرار.

الصدوق عن ابي بكير ثم قال: ورواه الش يخ عن احمد بن محمد بن  ورواه

د بن بندار عن احمد بن ابي عبد الله عن ابيه خالد مثله ثم قال: وعن علي بن محم

عن بعض اصحابنا عن عبد الله مسكان عن زرارة عن ابي جعفر عليه السلام 

نحوه الا انه قال فقال رسول الله صلى الله عليه وأ له: انك رجل مضار ولا ضرر 



 (201).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ولا ضرار على مؤمن، قال ثم امر بها فقلعت ورمى بها اليه فقال له رسول الله 

 لى الله عليه وأ له انطلق فاغرسها حيث شئت.ص

ورواه في الباب المذكور ايضاً عن ابي عبيدة الحذّاء عن ابي جعفر عليه 

: -أ ي رسول الله صلى الله عليه وأ له -السلام باختلاف في اللفظ )قال( في اخره

 ما اراك يا سمرة الا مضاراً اذهب يا فلان فاقلعها واضرب بها وجهه.

واه في نفس الباب، من كراهة بيع فضول الماء والكلاء، مس نداً ومنها: ما ر 

عن عقبة بن خالد عن ابي عبد الله عليه السلام قال قضى رسول الله صلى الله 

عليه وأ له بين اهل المدينة في مشارب النخل انه لا يمنع نفع الشيء وقضى بين اهل 

  ضرر ولا ضرار.البادية انه لا يمنع فضل الماء ليمنع فضل كلاء فقال لا

وفي قضائه صلى الله عليه وأ له في الشفعة بين الشركاء في الارضين 

والمساكن، فقال: لا ضرر ولا ضرار، وقال اذا ارفت الارف وحددت الحدود فلا 

 شفعة.

ومنها: ما ذكره الش يخ في التذكرة ونهاية ابن الاثير، وفي الرسائل عن النهاية 

 ه وأ له لا ضرر ولا ضرار في الاسلام.مرسلًا عن النبي صلى الله علي

 ونقل في العناية روايتين اخريتين..

)احداهما(: ما رواه في الوسائل عن احياء الموات في باب عدم جواز 

الاضرار بالمسلم مس نداً الى طلةة بن زيد عن ابي عبد الله عليه السلام قال: ان 

 الجار كالنفس غير مضار ولا أ ثم.

مس نداً عن محمد بن الحسن قال: كتبت الى ابي محمد  )واخراهما(: ما رواه

عليه السلام رجل كانت له رحى على نهر قرية والقرية لرجل فاراد صاحب القرية 

ان يسوق الى قريته الماء في غير هذا النهر ويعطل هذه الرحى، أ له ذلك ام لا؟ 

 المؤمن. فوقعً عليه السلام: يتقي الله ويعمل في ذلك بالمعروف ولا يضر اخاه



 (202........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

هذا وقد ادعى تواترها فخر الدين في الايضاح في باب الرهن، ولكن 

 الش يخ في رسالته المس تقلة زاد كلمة ولم اعثر عليه.

ن كان اجمالياً كما ادعاه  وهذه الروايات ان لم تكن متواترة والتواتر بعيد وا 

فخر الدين في الكفاية، فهيي مس تفيضة ومش تهرة بين الفريقين وربما لشهرتها ادعى 

 تواترها.

وعلى هذا فلا حاجة الى مزيد من البحث عن س ندها، وفي بعض منها هي 

 موثقة على اقل تقدير ان لم تكن صحيةة.

: والانصاف انه ليس من دعوى التواتر كذلك جزاف قال في الكفاية

وهذا مع  -لا اللفظي ولا المعنوى لاختلافها لفظاً ومعنىً  -)ويقصد تواترها الاجمالي

مع ان بعضها موثقة،  استناد المشهور اليها موجب لكمال الوثوق بها وانجبار ضعفها

فلا مجال للاشكال فيها من جهة س ندا، كما لا يخفى
1

. 

وقد فسر التواتر الاجمالي مما اذا كان بين الكل قدر جامع كل يقول بذلك 

 القدر فتكون الحجة بالنس بة اليه نظراً الى تواتره.

قال في العناية
2

: فاذا اخبرنا مثلًا عدد كثير موجب للعلم عادةً بأ ن زيد قد 

مات فهذا تواتر لفظي لتطابقها على لفظ واحد وهو موت زيد، واذا اخبرنا احدهم 

ان زيداً مات، والاخر انه توفي، والثالث انه قضى نحبه.. وهكذا، كانت العبارات 

 مختلفة لفظاً والمعنى واحد فهذا تواتر معنوي.

اخبرنا بعضهم ان زيداً مات حتف انفه، وبعضهم انه قتل على فراشه  )واذا(

وبعضهم انه صلب على جذع خللة وبعضهم انه احرق واذرى، وبعضهم انه اخلسف 

به الارض.. وهكذا، بحيث كانت المعاني مختلفة وكان بين الكل قدر جامع كل 

ان كل واحد من  يخبر عن ذلك القدر وهو ازهاق روحه، فهذا تواتر اجمالي بمعنى

                                                 
1

 .351ص 4( الكفاية ج 
2

 .194ص 3( العناية ج 



 (203).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن كان خبراً واحداً لا يثبت به شيء من تلك المضامين على القول  تلك الاخبار وا 

بعدم حجية الخبر ولكن مجموع تلك الاخبار بالنس بة الى القدر الجامع وهو ازهاق 

 الروح بلغ عددهم حداً يقطع بعدم تواطئهم على الكذب في المقام.

 وقد نقلت على وجوه ثلاثة.. هذا

رة، الا ول: ما اقتصر فيه على الجملتين ))لا ضرر ولا ضرار(( في قصة سَمُ

 وقضاءه صلى الله عليه وأ له.

الثاني: ما زيد فيه على الجملتين كلمة )على مؤمن( كما في حديث ابن 

 مسكان عن زرارة عن ابي جعفر عليه السلام في قضية سمرة.

م( كما في رواية الفقيه الثالث: ما زيد فيه على الجملتين كلمة )على الاسلا

في باب ميراث اهل الذمة، وحكيت أ يضاً في التذكرة للعلامة مرسلة، وهكذا 

رويت عن طريق العامة بلا زيادة الا في رواية ابن الاثير في النهاية حيث زيد 

 فيها )في الاسلام(.

وهذه الروايات غير متعارضة من جهة الزيادة والنقيصة لصدور هذه الجملة 

 نبي )صلى الله عليه وأ له( في موارد متعددة، ومن هنا يحتمل تعدد وجوهها.عن ال 

الس يد الخوئي )قده( انها تكون متعارضة في قضية سمرة مع كونها  ثم ذكر

قصة واحدة، فلا محالة تكون الروايات الواردة في خصوصها متعارضة، فقد رويت 

ذّاء، ورويت اخرى مع ذكرهما بلا ذكر الجملتين كما في رواية الفقيه عن الصيّقل الح

بلا زيادة شيء اخر كما في رواية ابن بكير عن زرارة، وثالثة بزيادة كلمة )على 

 مؤمن( كما في رواية ابن مسكان عن زرارة.

ثم ذكر الترجيح لرواية ابن مسكان المش تملة على الزيادة ل ن احتمال الغفلة 

 بالزيادة. في الزيادة ابعد من احتمالها في النقيصة فيؤخذ



 (204........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

)قده( من التعارض لا وجه له، بعد ان قلنا بانها من القواعد  وما ذكره

العقلائية العامة الشاملة لجميع العقلاء من مسلمين وغيرهم ومن مؤمنين وغيرهم، فما 

لم تذكر فيها الجملتين اشير به الى نفس القاعدة العقلائية وما ذكر فيه لفظ )على 

بالعمل فيها من غيره وانه محل اهتمام المولى فخصه مؤمن( لكون المؤمن اولى 

بالذكر، وكونه عزيزاً عند الله تعالى فلابد ان يهتم بعدم الاضرار اهتماماً زائداً 

 ومؤكداً لعلو شأ نه.

فما ذكر فيه لفظ )على مؤمن( اريد به ذكر افضل الافراد، وأ ن حرمته عند 

 الله تعالى اعلى من غيره بسبب ايمانه.

 تعارض بين الجملتين، وما فيه من زيادة على الاسلام لنفس العلة وكذا لا

السابقة من كون الاسلام اعلى واكمل الاديان، فالمسلم اولى بأ ن يعمل بها من 

 غيره.

ما ذكره الس يد الخوئي من الدوران وتقديم اصالة عدم الزيادة على  نعم

لكن المورد ليس من هذا اصالة عدم النقيصة بالتعليل المذكور في كلامه متين، و 

فلا يكون المقام  والنقيصةالباب، ل نه فيما اذا تعلق غرض بكل واحد من الزيادة 

 من هذا الباب، حيث تعلق غرض تقدم انفاً بيانه بكل من الزيادة والنقيصة.

المحقق المذكور بمرسله الفقيه، حيث لم يعلم انجبارها لاحتمال ان  وقد ناقش

 يرها من الروايات، فلم تثبت كلمة )في الاسلام(.يكون عمل الاصحاب بغ

: بأ ن الارسال انما يكون فيما اذا كان التعبير بلفظ )روي( ونحوه، فقد دفعه

واما اذا كان بلفظ )قال النبي صلى الله عليه وأ له( مثلًا كما فيما نحن فيه فالظاهر 

لفظ فيتعامل مع كون الرواية عند الصدوق ثابتة؛ والا فلا يجوز ان يعبر بهذا ال

 هذا النحو من المراس يل معاملة المسانيد.



 (205).....................الحادي عشر.....................الجزء  

دل عليه هذا اللفظ هو صحة يثم رجع عنه في الدورة اللاحقة، بأ ن غاية ما 

الرواية عند الصدوق خاصة لا عند غيره، لاختلاف المباني في حجية الخبر من 

لشهادتين مع كون المخبر عادلًا مع اختلافهم في معنى العدالة حتى قال بعضهم هي ا

عدم ظهور الفسق، وقال اخرون هي الوثاقة كما هو المحقق، وبعضهم يرى جواز 

العمل بخصوص المتواتر من الاخبار أ و المحفوف بالقرائن، ومع هذا الاختلاف في 

 حجية الخبر كيف يمكن اعتماد احد على خبر مس تلزماً لحجيته عند غيره.

كون حجة عند الغير وهو )قده( لا : انه مع اتفاق المبنى فينبغي ان يوفيه

يقول به على ما في كلامه من الاطلاق، مع ان العلة التي جعلها لعدم الحجية 

عند الاخرين هي اختلاف المبنى، وبعكسه مع اتفاق المبنى فينبغي ان يكون حجة 

عند الغير أ يضاً، وهو كما ترى. اذ لابد من تحصيل الاطمئنان بوثاقة الرواة من 

حص والتدبر، ومراتب الفحص ومس توى التدبر مختلف بين خلال الف

 الاشخاص.

ثم قال: فتحصل ان لفظ )في الاسلام( لم يثبت هنا بطريق معتبر، نعم 

 الزيادة موجودة في النهاية ولكنه من العامة فلا يصح الاعتماد عليها.

ع : بأ ن هذه الزيادة لتاكيد الاهتمام بالقاعدة عند المسلمين موفيه ما عرفت

ن ذكر )في الاسلام( هو من باب المثال،  ثبوتها عند العقلاء ومنهم المسلمين، وا 

 وذكر افضل الافراد، والا فلا ضرر ولا ضرار بالنس بة لاهل الذمة أ يضاً.

هذا وللزيادة والنقيصة منشأ ن، احدهما اختلاف النسخ المتعددة للرواية 

نين مع كون الصادر من المعصوم الواحدة بالزيادة والنقيصة، وثانيهما اختلاف المت 

 عليه السلام كلامين يختلفان بالاطلاق والتقييد.

وثالثهما: اختلاف المتنين مع كون الصادر من المعصوم عليه السلام كلاماً 

واحداً مختلفاً في الزيادة والنقيصة، وهذا هو محل دوران الامر بين اصالة عدم 



 (206........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الثاني محل دوران الامر بين الاطلاق الزيادة واصالة عدم النقيصة، فيما يكون 

والتقييد، وحينئذٍ فقد يحصل الاشتباه في جملة موارد فقهية وأ ن الروايتين 

الصادرتين هل هما من الاول أ ي الاطلاق والتقييد ليحمل المطلق على المقيد 

وفق الصناعة المقررة، أ و من الثاني، فتقدم اصالة عدم الزيادة على اصالة عدم 

 النقيصة.

وبعبارة: ان الكلام في باب المطلق والمقيد هما للمروي عنه وهو المعصوم 

عليه السلام، وفي باب الزيادة والنقيصة هما للراوي نفسه، حيث يجمع بين 

الروايات، كما لو كانت الجملتان في احدى روايتي عقبة بن خالد في مورد وحكمه 

عن منع فضل الماء في مورد صلى الله عليه وأ له بالشفعة في مورد اخر، ونهيه 

ثالث وقد جمعها الراوي عند النقل كما هو دأ بهم في نقل الروايات، وكثيراً ما يتفق 

في نقل الفتاوى أ يضاً، او ان يكون من باب الجمع في المروي، بأ ن كان ذكرهما 

لى النهيي عن منع فضل الماء في كلام النبي صلى الله  منضماً الى الحكم بالشفعة وا 

 وأ له.عليه 

ن مقام الاثبات لا يساعد على  وقد اس تظهر المحقق الخوئي )قده( الثاني، فا 

الاول وأ نه من باب الجمع في المروي، وقد ذكر شاهدين في الرواية الاولى، وهي 

 قضاؤه بين الشركاء في الارضين، والشاهدان..

الاول: ان بين موارد حق الشفعة وتضرر الشريك عموماً من وجه، فربما 

ضرر الشريك ولا يكون له حق الشفعة كما لو كان الشركاء اكثر من اثنين، وقد يت

يثبت له الحق بلا ترتب الضرر على احد الشريكين ببيع الاخر، كما اذا كان 

الشريك البائع مؤذيًا، وكان المشتري خيراً ورعاً محس ناً الى شريكه، وقد يجتمعان، 

 ة تحت كبرى قاعدة لا ضرر.فاذن لا يصح ادراج الحكم بثبوت حق الشفع



 (207).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الثاني: ان مفاد قاعدة لا ضرر انما هو نفي الحكم الضرري أ و نفي الموضوع 

الضرري بأ ن يكون المراد نفي الحكم بلسان نفي الموضوع على الخلاف بين صاحب 

الكفاية والش يخ الانصاري )قدهما( والضرر في مورد ثبوت حق الشفعة انما يأ تي 

حصته، فلو كان مورداً لقاعدة الضرر لزم الحكم ببطلان من قبيل بيع الشريك 

البيع ولو كان الضرر ناش ئاً من لزوم البيع لزم الحكم بثبوت الخيار بأ ن يرد المبيع 

الى البائع، واما جعل الشفعة لجيران الضرر وتدراكه بأ ن ينقل المبيع الى ملكه 

ل الحكم ليتدارك به فليس مس تفاداً من ادلة نفي الضرر، فأ نها لا تدل على جع

 الضرر، غايتها نفي الحكم الضرري.

: اما على الامر الاول، بأ نه يكفي في الادراج هو مورد ويلاحظ عليه

اجتماع الضرر مع حق الشفعة وذلك هو المصحح للادراج في كبرى لا ضرر ولا 

 ضرار.

واما على الثاني: فيمكن ان يقال بأ ن جعل حق الشفعة، ليس هو لوقوع 

عليه لتدراكه بالحق، بل هو لازم وقوع الضرر عليه من قبل بيع شريكه  الضرر

 حصته ل خر، وس ياتي مزيد بيان لهذه النقاط.

ة تحتاج الى بيان وهي ثالجهة الثانية: في فقه الرواية، وههنا الفاظ ثلا

 )ضرر، ضرار، لا(.

فعة والمراد من الضرر الذي هو اسم مصدر من ضّر يضّر ضّراً، ويقابله المن

التي هي اسم مصدر لا النفع، اذ هو مصدر وليس اسم مصدر، ويتضح من 

 خلال المقابلة في قوله تعالى )لا يملكون لانفسهم نفعاً ولا ضراً(.

 والفرق بين المصدر واسمه واضح.

وعلى كل حال فالظاهر من لفظ الضرر هو النقص في المال أ و النفس أ و 

 ه.العرض أ و في شأ ن من شؤونه بعد وجود



 (208........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وقيل ان التقابل بين النفع والضرر هو من تقابل الملكة وعدمها فيكون معناه 

عدم النفع في مورد قابل له، والظاهر ان التقابل بينهما من تقابل التضاد، حيث 

يمكن ارتفاعهما في المورد القابل، فالذي يبيع المبيع برأ س ماله مثلًا مع ان تلك 

 دق ان هذه المعاملة لا منفعة فيها ولا ضرر.المعاملة قابلة للنفع والضرر، يص

: فقيل انه مصدر باب المفاعلة فلو كانت المفاعلة من واما كلمة الضرار

الطرفين يصبح المعنى الضرر على الغير في مقابل ضرره عليه، واما بناءً على ان 

يكون بمعنى تكرار صدور الفعل من الفاعل سواءً اكان الفاعل شخصاً واحداً أ و 

ن اس تعمل غالباً فيما كان الفاعل شخصين، ولاجل هذه الفعلية يتبادر شخ صين وا 

ن كان محط النظر فاعلية احدهما ومفعولية  الى الذهن ان الطرفين يشتركان وا 

 الاخر، يقال: ضارب عمرٌ زيداً.

وهذا فرق اساسي بين باب التفاعل والمفاعلة بعد اشتراكهما في المشاركة 

التفاعل الى فاعلية الاثنين، ولذا يقال تضارب زيد وخالد  حيث ان النظر في باب

برفع الاثنين، بخلاف باب المفاعلة حيث يرفع الاول وينصب الثاني، ويكون معنى 

 تكرار صدور الفعل.

وهذا هو المناسب في المقام خصوصاً عن قصة سمرة، حيث قال صلى الله 

 عليه وأ له في بعض النسخ )انك رجل مضار(.

قق الخوئي )قده(: اما الضرار فيمكن ان يكون مصدراً للفعل المجرد المح قال

كالقيام ولو كان كذلك لزم التكرار في الكلام بحسب المعنى بلا موجب ويكون 

بمنزلة قوله لا ضرر ولا ضرر مع ان قوله صلى الله عليه وأ له )انك رجل مضار( 

يؤيد كونه مصدر باب المفاعلة
1

. 

                                                 
1

 .216ص 3( المصباح ج 



 (209).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ب المفاعلة فهو صحيح، وتدل على دوام بالنس بة : واما كونه مصدر بااقول

الى المادة وابقاءٍ لها، فيصبح المعنى انه اذا تحقق الضرر بأ ي صورة فتصبح ادامته 

 غير جائزة.

واما احتمال كونه مصدر للفعل المجرد فغير صحيح، ل ن الفعل هنا هو ضار 

ولى متقومة بتكرر مشدد الراء، وهو غير ثلاثي بخلاف قام فهو ثلاثي مجرد، والا

 صور الفعل، وهو ما حصل في تصرف لسمرة.

الس يد الشهيد الاول )قده(: واما الضرار فهو من مادة الضرر ومن  قال

 حيث الصيغة فيحتمل فيه ثلاثة احتمالات..

 ان يكون مصدراً لباب المفاعلة الماخوذ من الثلاثي المجرد.

ن قبيل كتب كتابًا وحسب م -اعني ضرّ  -وأ ن يكون مصدراً للثلاثي المجرد

حسابًا، وأ ن يكون مصدراً من باب المفاعلة غير المزيد فيه أ ي غير الماخوذ من 

نه غير ماخوذ عن سفر بمعنى الكشف لا السفر.  الثلاثي من قبيل سافر فا 

وبناءً على الاول ذكر المشهور ان الاصل في باب المفاعلة ان يكون بين 

صفهاني )قده( مدعياً بأ ن باب المفاعلة لا يشترط اثنين، واعترض عليهم المحقق الا

 بها ان يكون بين الاثنين.

 وقد بيّن كلامه بتقس يمه الى مقاطع

المقطع الاول: اس تعراضه امثلة كثيرة من باب المفاعلة من القرأ ن والس نة 

وليس شيئاً منها من فعل الاثنين مثل خادع وقاتل ونافق، وهذا يدل ان باب 

 ترط فيها ان يكون فعل الاثنين.المفاعلة لا يش

المقطع الثاني: اقام برهانًا على عدم كون باب المفاعلة بين الاثنين بعد ان 

افترض ان المشهور يدعون ان باب المفاعلة كضارب مثلًا يدل على نس بتين 

احدهما نس بة ضرب زيد الى عمرو مثلًا والاخرى نس بة ضرب عمرو الى زيد 



 (210........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ان الفرق بين النس بتين في باب التفاعل في عرض وكذلك باب التفاعل، الا 

واحد ولذا يرفع فيه كلا المعمولين، وفي باب المفاعلة طوليتان وتكون احدهما في 

ما ان يقال:  الهامش ولهذا يرفع احد المعمولين وينصب الاخر، فاعترض عليهم بأ نه ا 

نى بأ ن باب المفاعلة يدل على احدى النس بتين فقط أ ي ان ضارب يفيد مع

الضرب من هذه الناحية، او يقال بانه يدل على النس بتين وكذلك باب التفاعل 

الا ان الدلالة على النس بتين تكون بمعنى الدلالة على ما ينتزع من النس بتين وهي 

نس بة ثالثة، او يقال بانه يدل على نفس النس بتين مع طولية بينهما في باب المفاعلة 

 ولا طولية في باب التفاعل.

الاول: وهو الدلالة على احدى النس بتين فهو المختار له في قبال  اما

 المشهور.

واما الثاني: فيرد عليه انه لا يبقى فرق بين باب المفاعلة والتفاعل مع ان لا 

 اشكال في وجود الفرق بينهما.

واما الثالث: فيرد عليه.. اولًا: ان دلالة الهيئة على النس بتين غير صحيةة 

 ة دلالة اللفظ على معنيين.على حد عدم صح

ن اللفظ يدل على مجرد  وثانياً: انه لا يتعقل الطولية بين النس بتين فا 

الضربين ونسبتهما الى فاعليهما ومن الواضح انهما نسبتان في عرض واحد، هذا اذا 

 اريد دلالة الهيئة على نس بتين بالمطابقة مع فرض طولية بينهما ثبوتًا.

في النس بتين اثباتًا بأ ن تدل الهيئة على احدهما واما اذا اريد الطولية 

بالمطابقة وعلى الاخرى بالالزام من دون لزوم اس تعمال الهيئة في معنيين ل نه لم 

تس تعمل الا في احدى النس بتين التي دلت عليها هيئة مطابقة، فيرد عليه ان هذا 

 فرع وجود ملازمة بين النس بتين مع ان ليس هناك أ ي ملازمة فيهما.



 (211).....................الحادي عشر.....................الجزء  

: بيان المختار وأ ن باب المفاعلة يدل على احدى النس بتين المقطع الثالث

ن كان الفعل لازماً يصبح متعديًا في هذا  كالثلاثي الا انه يدل على التعدية، فا 

الباب، ويكون معنى ادخال هيئة فاعل عليه عين معناه حين الحاق حرف التعدية 

ن كا ن الفعل متعديًا قبل هيئة فاعل عليه فمعنى جالست زيداً جلست الى زيد، وا 

فبدخولها عليه تصبح التعدية ملحوظة بالاس تقلال وهو نوع توكيد وتثبيت 

 للتعدية.

هذا محصل كلام الاصفهاني ببيان الس يد الصدر )قدهم(
1

. 

عليه بالقول: اما فيما يتعلق بالمقطع الثالث فما ذكره من عدم تغير  وقد علق

 يتغيرباب المفاعلة غير صحيح، بل التحقيق  معنى الفعل المتعدي عند دخوله

المعنى كما يتضح بملاحظة الافعال التي يتغير مفعولها بعد تغير معناها بدخولها في 

باب المفاعلة كقولك طرحت الثوب، وطارحت زيداً الثوب، فالمفعول اصبح زيداً 

 بعد ان كان هو الثوب، وك ن الخلط نشأ  من ملاحظة الافعال التي لا يتغير

مفعولها بعد دخولها في باب المفاعلة كضربت زيداً، وضاربته، فتخيل ان المعنى لا 

 يتغير.

واما ما ذكره من الفرق بين صيغة المفاعلة وبين الثلاثي المجرد المتعدي بنفسه 

ن اريد به وضع المفاعلة لمفهوم  من ان الاول موضوع للتعدي الملحوظ مس تقلًا، فا 

ن اريد انها  التعدية فهو واضح الفساد ل نه مفهوم اسمي ولا تحتمل ارادته ذلك، وا 

تدل على منشأ  انتزاع التعدية فمنشأ ه نفس معنى الفعل الذي يدل عليه الثلاثي 

ن اريد كما يظهر من ذيل عبارته ان المفاعلة تدل على تقصد الفاعل حين  -ايضاً: وا 

دعه يدل على انه اصدار الفعل بلوغ الفعل الى المفعول وتعديته اليه فقولك خ

أُلبس عليه الامر ولا يس تفاد منه كونه تلبيساً متقصداً بخلاف خادعة، ففيه منع 

                                                 
1

 .453-452ص 5ول ج( بحوث في علم الاص 



 (212........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

نه يصح ان يقال  مساعدة العرف على ذلك خصوصاً في بعض الموارد كقابلته فا 

 قابلته اتفاقاً او صادفته حيث ان المادة لا تنسجم مع التقصد والعمد.

 يفيد به حق الثلاثي اللازم ما يفيده حرف واما ما افاده في ان باب المفاعلة

 الجر والتعدية فهو بحسب الدقة خلط بين معنيين للتعدية.

الاول: التعدية الحقيقية التي تعني كون الفعل صدوريًا ينتهيي من فاعل الى 

مفعول لا حلولياً، أ ي يتقوم نسبته ذات طرفين طرف فاعل وطرف مفعول به لا 

 فعال الحلولية.ذات طرف واحد كما في الا

الثاني: التعدية بالحرف والذي لا يتغير بتغير المعنى للفعل الحلولي الى 

ن هذا غير معقول في نفسه بل بمعنى تخصيص النس بة الحلولية او  الصدوري، فا 

المادة المنتس بة وتقييدها بالمجرور، والتعدية الحاصلة في باب المفاعلة من النوع 

بين قولك جالست زيداً وجلست الى زيد من حيث الاول لا الثاني ففرق كبير 

ان جالس يعطي معنى متقوماً بطرفين، فاعل ومفعول ويكون صدوريًا بخلاف 

جلست الى زيد الذي لا يعدو ان يكون قيداً للجلوس بكونه الى جانب زيد لا 

 عمرو.

 ثم رتب عليه مجموعة من النتائج

ة فهيي بحكم حرف التعدية غير منها: ان باب المفاعلة لتعدية الافعال اللازم

 تام.

منها: ان ما يذكره النةاة من ان الفعل اللازم يتعدى بحرف الجر غير دقيق 

ن الحرف لا يعطي التعدية بل يعطي التخصيص الذي قد تكون نتيجته نفسها  فا 

 نتيجة التعدية خارجاً وصدقاً.

، فا ن ومنها: ان ما يقال من ان معنى ذهب به هو معنى اذهبه غير سديد

لا يغير معناه الاصلي وانما يعني انه ذهب ذهابًا اصبح معه  بقيدتقييد الذهاب 



 (213).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الاخر فيه بحيث ك نه تحت سلطانه وتبعته، وهذا هو المعنى البليغ الذي قصد 

بنحو المجاز والكناية في قوله تعالى )ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا 

 يبصرون(.

س تاذ من ان التعدي واللزوم امران تعبديان ومنها: ان ما افاده الس يد الا

في اللغة وليسا داخلين في صميم معنى اللفظ ولهذا نجد قد يس تعملون مادة واحدة 

 تارة متعديًا بنفسه واخرى بالحرف كقولك اضره، واضر به، غير سديد.

ن معنى اضره غير معنى اضر به، فا ن الضمير في الاول وهو المفعول  فا 

تعدى اليه حقيقة بينما الضمير في اضر به قيد للمادة الصادرة من طرف النس بة الم 

ن كانت من حيث النتيجة مغنية عن ذكر  الفاعل وهذه صورة ذهنية اخرى وا 

 المفعول به مرة اخرى.

ويرد على كلام الاصفهاني )قده( القائل بأ ن باب المفاعلة تفيد نفس معنى 

ن معنى حرف الجر الذي يضاهيها من حر الجر، بأ ننا نشاهد بأ ن المفاعلة تختلف ع

مادة الى اخرى، فكاشفته معناه كشف له، وجالس ته معناه جلست اليه، وسايرته 

معناه سار معه، فبناءً على ان الاوضاع للاوزان والهيئات نوعية لا شخصية يلزم 

تعدد الوضع للمفاعلة تارة بازاء معنى اللام، واخرى بمعنى الى، وثالثة بازاء معنى 

، ل نها معانٍ مختلفة متباينة، اللهم الا ان يدعى وضعها لمفهوم التعدية الاسمي مع

 وهو واضح البطلان.

واما المقطع الثاني من كلامه، فما ذكره في تفسير كلام المشهور من دلالة 

باب المفاعلة على نس بتين طوليتين غير صحيح، بل المس تفاد من كلامهم ان المفاعلة 

الى الفاعل مضمناً معنى الشركة فقولك ضارب زيدٌ عمراً  وضعت لنس بة المادة

معناه صدور الضرب من زيد المقيد بكونه مشاركاً فيه مع عمرو من زيد، فكانما 

شارك زيد عمراً في الضرب فباب المفاعلة يكون بين الاثنين، ولكن بنحو يكون 



 (214........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

عل الى الفاعل احدهما فاعلًا والاخر مفعولًا لما عرفت من دلالته على نس بة الف

من تطعيمه معنى المشاركة، وبهذا يختلف باب المفاعلة عن باب التفاعل، فلا يلزم 

من دلالة الهيئة على معنيين والا عدم الفرق مع باب التفاعل، ولا سلخه عن 

 فعل الاثنين.

 واما المقطع الاول من كلامه فيرد عليه:

ينافي مع ما يدعى  اولًا: ان ما اس تعرضه من الامثلة لا يكون بمقدار

 وجدانًا من ان باب المفاعلة يكون بين الاثنين.

وثانياً: ان من جملة ما اس تعرضه من الامثلة كبارز ونافق وساعد وباشر، 

ما لعدم اس تعمال ثلاثيه في معنى، أ و لاس تعماله في معنى  ليس لها ثلاثي بمعناها، ا 

نه اخر لا يناسب معناه في باب المفاعلة من قبيل خادع و  مثل أ خذ بمعنى عاقب فا 

باعتباره من العالي الى الداني فوقوعه بين الاثنين بعيد عن الاعتبار، ومراد 

المشهور من وضع المفاعلة لفعل الاثنين ان المفاعلة الماخوذة من المجرد الذي يلائم 

 مع فرض وقوعه بين الاثنين.

لمفاعلة فعل على انه يمكن ان يراد بقول المشهور من ان الاصل في باب ا

الاثنين، واما سائر المعاني في هذا الباب انما هو من جهة التش به بهذا المعنى العام 

ولو من حيث ان ما يقع بين الاثنين كان له نحو امتداد وطول فسافر بمعنى السفر 

 الطويل الممتد كالفعل الذي يتجاذبه الاثنان.

ا س بق، بأ ن يقال ان ثم انه يمكن تصور باب المفاعلة بنحو اكثر فنية مم

 صيغة المفاعلة كضارب تدل على ثلاثة امور..

 ( مادة الفعل كالضرب الدالة على معناها الاصلي وهو طبيعة الضرب.1



 (215).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الدالة على تخصيص المعنى المس تفاد من  -أ و الالف الزائدة -( صيغة فاعل2

من زيد تلك المادة وفرض الضربين عملية واحدة تبدأ  بحسب عالم التصور الذهني 

 وتنتهيي بمعرو.

( هيئة الثلاثي المجرد المحفوظة لا بحدها في ضمن صيغة فاعل، أ و قل 3

هيئة الفعل الدالة على نس بة مجموع المعنى المس تفاد من المادة الاصلية والتخصيص 

الزائد المس تفاد في هذا الباب الى الفاعل، وبهذا نس تطيع ان نفسر كل 

فادة معنى التعدية الى المفعول به رغم اس تفادة الوجدانيات اللغوية لنا من اس ت

المشاركية كما هو في باب التفاعل، ومن اس تفادة التخصيص حتى في المواد التي 

1عندما تدخل في هذا الباب يتغير مفعولها كطرحت الثوب وطارحته
. 

: بعد ملاحظة قول الباحث فوقوعه بين الاثنين بعيد عن قال المحشي

 بلةاظ المعنى المطابقي للمؤاخذة يعني ايقافه للحساب فأ ن الاعتبار، اللهم الا

الوقوف لذلك من الجانبين بل وبالتدقيق في الامثلة المذكورة أ يضاً يوجد فعل 

مع  -بالفتح -الاثنين بمعنى من المعاني المفقودة في غير هذا الباب وهو المشاركية

 اسب له، فتامل جيداً.الطرف المفعول في تحقق الفعل في كل مورد بالنحو المن

المحشي وقع في الخلط بين وقوع الفعل من الاثنين، وبين حاجة الفعل  ولعل

الى طرفين، في حال كونه متعديًا، والفرق واضح بينهما اذ في الاول هما فاعلان، 

 وفي الثاني احدهما فاعل والاخر مفعول.

لمعاني من جهة وكونه فعل الاثنين ماخوذ على نحو الغلبة، واما كون سائر ا

التش به كما مثل له فليس بصحيح ل ن السفر ليس له طرف اخر ليتجاذب الاول 

واما يفيد معنى الاس تمرار والدوام في السفر، والا فماذا يقول )قده( في ضاعف 

 الله الثواب، وبارك الله فيك، وقاتله الله.

                                                 
1

 .457ص 5( البحوث ج 



 (216........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لفعل في هذا الباب: ان الاصل الاولي لهذا الباب هو صدور ا والتحقيق

من الفاعل كما في سافر، وقاتله الله، وقد يس تفاد منه التكثير والاصرار والديمومة 

من قبيل ضاعف الله اجره، وقد يتضمن معنى المشاركة وهي فعل الاثنين، على 

ان يكون كل واحد منهما فاعلًا ومفعولًا، وأ ن الاول يفعل بالاخر ما يفعله الاخر 

واقوى من فعل الثاني، وبحسب الواقع هو  به على ان يكون فعل الاول اشد

الغالب في فعله والاخر مغلوب فيه، ومن هنا صار الاول فاعلًا والاخر مفعولًا 

 وهذا هو الغالب في الباب.

وبعبارة ان الالف الزائدة ضمن الصيغة الاصلية كالضرب مثلًا تعطي معنى 

قد تقع من طرفين، وقد اضافياً وهو يفيد الامتداد والاس تمرار، وهذه الاس تفادة 

تقع من طرف واحد، وأ ن هذه الاس تفادة مطلقة تتةدد بحسب المراد من 

اس تعمال هيئة فاعل، وقد يتركه المعنى الاول وهو المشاركة من خلال انشاء في 

ن هذا الفعل متساوي من حيث التاثير  صيغة تفاعل ويصبح فعل الاثنين، وا 

كون تاحد، ولذا يرفع كلا المعمولين ف و بحيث يكونان فاعلين ومفعولين في أ ن 

بحسب وقوعها عن الاثنين نسبتان بينما تكون النس بة الصدورية في باب  نس بةال 

 المفاعلة من واحد.

 واما الضرار، فهو مصدر باب المفاعلة المزيد فيه ففيه عدة احتمالات..

( ان يكون بمعنى الضرر الواقع بين الاثنين حقيقة وهذا غير محتمل في 1

الروايات التي تم اس تعراض بعضها ل ن الضرر كان من طرف واحد وهو سمرة بن 

جندب على الانصاري وليس من الطرفين، وانه يس تلزم التكرار ل ن لا ضرر 

ر مس تهجناً اينفي الضرر من الطرفين فيكون تكراره من جديد بصيغة لا ضر 

 الطرفين.وركيكاً كما قيل، ولكنه لاجل التاكيد والاهتمام ينفيه من 



 (217).....................الحادي عشر.....................الجزء  

( ما قيل من كونه بمعنى الضرر بعيد في نفسه حتى اذا فرض انه مصدر 2

للثلاثي المجرد ل ن تكرار الصيغة من مصدر ضرر الى ضرار لابد ان يكون من 

اجل نكتة تغيير في المعنى تصوراً واخذ عناية زائدة فيه كالاضرار والتعمد والا 

 كان التكرار لغواً.

، لتضمنه او استبطانه معنى الاضرار والاس تمرار وفيه ماعرفت من سابقه

 في الضرر بالاخر.

( ان يكون بمعنى الضرر الشديد المؤكد وهذا ايضاً يلزم منه التكرار ل ن 3

 الضرر الشديد ايضاً منفي بلا ضرر.

ويمكن ان يقال: بأ ن نفيه لدفع توهم انه غير منفي بكلمة لا ضرر فيحتاج نفيه 

 دة.الى اس تئناف جملة جدي

( ان يكون بمعنى الضرر المعتبر الذي يصر عليه ويتخذه ذريعة وهذا هو 4

المعنى المتعين في المقام، فا ن سمرة كان يتذرع ويصر على الاضرار بالانصاري 

باتخاذ حقه في العذق ذريعة الى الدخول بلا استئذان، والحكم بأ ن الناس 

ن كان غير ضرري في نفسه ولك  نه قد يتخذ ذريعة مسلطون على اموالهم وا 

للاضرار بالاخرين ويتقصّد به ذلك كما فعل سمرة، او يتخذ احد الشريكين حقه 

 في العين لمنع شريكه الانتفاع بها.

 وهذا المعنى هو المس تفاد من كلمة لا ضرار وتدعمه الروايات المتقدمة.

 : ان الضرار معناه مباين مع الضرر ل ن الضرر هو النقص في المالوقد يقال

والكرامة بينما الضرر هو الشدة والضيق من دون نقص، ويشهد له اس تعمال هذه 

اراً وَكُفْراً وَتفَْريِقاً بيَْنَ المُْؤْمِنِيَن  َذُواْ مَسْجِداً ضِرَ ينَ اتخذ ِ الكلمة في القرأ ن كقوله ))وَالذذ

ذتعَْتَدُواْ ]ا107]التوبة :  اراً ل  [((.231لبقرة : [(( وقوله ))وَلَا تمُْسِكُوهُنذ ضِرَ

نه يقال  ..فا 



 (218........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

اولًا: انه لا يشترط في النقص كونه ماديًا فقد يكون معنوي كنقص الراحة 

والاس تقرار او تحديد حرية، فهيي اضرار عقلائية ل نها نقص لحيثية مهمة، ولهذا 

ينَ يسَُارِعُونَ فِي  ِ زُنكَ الذذ قد يس تعمل في ذلك الضرر ايضاً كقوله تعالى ))وَلَا يَحْ

واْ الّلَّ شَيْئاً ]أ ل عمران : ا ُمْ لنَ يضَُرُّ نهذ
ِ
ينَ 176لْكُفْرِ ا ِ نذ الذذ

ِ
[(( وقوله تعالى ))ا

واْ الّلَّ شَيْئاً وَلهمُْ عذََابٌ أَلِيٌم ]أ ل عمران :  يماَنِ لنَ يضَُرُّ
ِ
وُاْ الْكُفْرَ بِالا [(( 177اشْتَرَ

لاذ أَذًى ]أ ل عم
ِ
وكُمْ ا [((، والاوليان المناسب 111ران : وقوله تعالى ))لنَ يضَُرُّ

فيهما الاذى والتاثر لا نقص شيء منه، هذا اذا افترض ان الضر في هذه الايات 

 من الضرر لا من الضرار ل نه في باب المفاعلة.

وثانياً: ان الشدة والضيق هو ايضاً ضرر مع حفظ الفارق باعتبار ا الضيق 

بلةاظه، ولكنه نقص ويعبر عنه والشدة هو الضرر بلةاظ عدم النقص، والضرر 

بالحرج والضيق حينما تتساوى القدرة مع الامر وليست فوقه، بخلاف الضرر فا ن 

القدرة دون الامر
1

. 

وثالثاً: ان الضرار قد يس تعمل في بعض الايات في النقص كما في قوله 

بناءً على  [((12ساء : تعالى ))مِن بعَْدِ وَصِيذةٍ يوُصََ بِهاَ أَوْ دَيْنٍ غيَْرَ مُضَأ رٍّ ]الن 

نه قد فسرت الاية بدعوى الدين على  ضارّ ان الاضرار مصدر ل دون الضرر، فا 

2نفسه لشخص كذبًا ليضر بذلك على الورثة وينقص في مالهم
. 

: ان مجرد اس تعماله لا يصيّره بمعناه، اذ يمكن تفسير الوصف بمضار الى وفيه

او دين غير مضر بالورثة، كما لو الدين لا الى الشخص الموروث، ويصبح المعنى 

 ادى كذبًا...

                                                 
1

 .246ص 2( التهذيب للسبزواري )قده( ج 
2

 .459ص 5( البحوث ج 



 (219).....................الحادي عشر.....................الجزء  

)لا( الداخلة على الجملتين، فهيي لنفس الجنس الذي يعني نفي  واما كلمة

اقصد الجملة التي  -الحقيقة كما هو المنساق من موارد اس تعمالها، وهي على اقسام

 اس تعملت فيها )لا(.

عن عدم تحقق القسم الاول: ما تكون الجملة مس تعملة في مقام الاخبار 

شيء كناية عن مبغوضيته فيكون الكلام نفياً اريد به النهيي، وحجة الاس تعمال هذا 

ان الاخبار عن عدم شيء كالاخبار عن وجوده، فكما صح الاخبار عن وجود 

الشيء في مقام الامر به، بمعنى ان المؤمن المتمثل يفعل كذا كقول الفقهاء يعيد 

 الصلاة او اعاد الصلاة.

 الاخبار عن عدم وجود شيء في المقام المنهيي عنه بنفس العناية كذلك صح

المذكورة بمعنى ان المؤمن لا يفعل كذا، وقد وقع هذا الاس تعمال في الايات 

والروايات كقولى تعالى ))فلََا رَفثََ وَلَا فسُُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الحَْجِّ ]البقرة : 

 ش بين المسلمين((.لا غ0[(( وقوله صلى الله عليه وأ له )197

ومن هنا ظهر انه ما ذكره في الكفاية من عدم تعاهد اس تعمال لكلمة )لا( 

 التي هي لنفس الجنس.

والقسم الثاني: ما تكون الجملة مس تعملة في مقام الاخبار عن عدم تحقق 

شيء خارجاً، لكن لا بمعنى عدمه المطلق، بل بمعنى عدم وجود الطبيعة في ضمن 

ذه الحصة الخاصة، بمعنى ان الطبيعة غير منطبقة على هذا الفرد أ و هذا الفرد أ و ه

للطبيعة عنهما، كقوله عليه  بت، ويكون المقصود نفي الحكم الثاعلى هذه الحصة

السلام )لا ربا بين الوالد وولده( وقوله عليه السلام )لا غيبة لفاسق(، وهذا 

كم بلسان نفي الموضوع، ولابد النفي لحرمة الغيبة في هذا المورد، فيسمونه نفي الح

في هذا الاس تعمال من ثبوت حكم الزامي أ و غيره، مطلقاً تكليفياً كان أ و وضعياً في 

الشريعة لنفس الطبيعة، ليكون هذا الدليل نافياً للحكم عن الفرد أ و عن الحصة 



 (220........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

تب بلسان نفي الموضوع هذا فيما اذا كان النفي حقيقياً، واما لو كان ادعائياً فلا يتر 

عليه الا نفي الاثار المرغوبة المعبر عنه بنفي الكمال كما في قوله عليه السلام )لا 

 صلاة لجار المسجد الا في المسجد(.

القسم الثالث: ما تكون الجملة فيه مس تعملة في نفي شيء في الشريعة 

المقدسة وهذه على قسمين، قسم منها: تكون مس تعملة لنفي موضوع من 

شريعة المقدسة، فيس تفاد منه نفي الحكم الثابت له في الشرائع الموضوعات في ال 

السابقة أ و في العرف كما في قوله  عليه السلام: )لا رهابنية في الاسلام( كناية 

عن نفي تشريعها، وقوله عليه السلام )لا مناجشة في الاسلام(، فا ن الزيادة في 

لعرف فنفاه الشارع والمقصود ثمن السلعة من غير ارادة شراؤها كانت متعارفة عند ا

ن حجية  نفي تشريعها، ومن هذا الباب قوله عليه السلام )لا قياس في الدين( فا 

 القياس كانت مرتكزة عند العامة، فنفاه بنفيه.

وقسم منها: تكون الجملة مس تعملة في نفي نفس الحكم الشرعي ابتداءً كما في 

لحرج في الشريعة انما هو بجعل قوله )ما جعل عليكم في الدين حرج( فا ن ثبوت ا

حكم حرجي، فنفيه في الشريعة انما هو بعدم جعل حكم يلزم منه الحرج عند 

 امتثاله.

هذه موارد اس تعمالات كلمة )لا( النافية للجنس، وما يمكن ان يس تظهر 

 منها في الحديث الشريف، وما يس تفاد منها في المقام فقد ذكرت احتمالات اربعة..

تاره ش يخ الشريعة الاصفهاني )قده( واصر عليه، وهو ان : ما اخ الاول

النفي هنا اريد به النهيي بمنزلة قوله تعالى ))لا رفث ولا فسوق ولا جدال(( 

 ويصبح مفاد الجملتين حرمة الاضرار بالغير وحرمة القيام مقام الاضرار.

ما بناءً على  اش تمال وهذا الاحتمال مع امكانه الا انه لا يمكن الالتزام به، ا 

الرواية على كلمة )في الاسلام( كما في رواية الفقيه المرسلة والنهاية لابن الاثير 



 (221).....................الحادي عشر.....................الجزء  

فظاهر، ل ن هذا القيد كاشف عن ان المراد هو النفي في عالم التشريع لا نفي 

 الوجود الخارجي بداعي الزجر.

واما بناء على عدم ثبوتها كما هو مختار بعض المحققين كالس يد الخوئي )قده( 

فل ن حمل النفي على النهيي يتوقف على وجود عناية، وقرينة صارفة عن ظهور 

الجملة في كونها خبرية لا انشائية كما هو في قوله تعالى ))لا رفث ولا فسوق(( فا ن 

العلم بوجود هذه الامور في الخارج مع العلم بحرمة الكذب على الله س بةانه 

 وتعالى قرينة قطعية على ارادة النهيي.

المقام فلا موجب لرفع اليد عن الظهور وحمل النفي على النهيي لامكان  واما

حمل القضية على الخبرية، فلا محالة يكون المراد منه النهيي عن كون الشخص في 

مقام الاضرار بالغير، فيدل بالاولوية القطعية على حرمة الاضرار بالغير
1

. 

 أ و بالنفس، اذ هو اخبار حقيقة عن عدم جعل الشارع الاضرار بالغير

وحكمه بالعدم لا يحتاج الى حكم به نظير حكمه بعدم جعل الوجوب أ و الحرمة 

نه ليس فيه انشاء منه بل هو اخبار حقيقة.  فا 

: ان هذا لا ينافي الظهور العرفي في الحرمة كما في قولك لاخمر ولا وفيه

ان في الاسلام( ودخول )لا( على الاعي0مزمار في الاسلام، فمع وجود لفظ 

 الخارجية يفهم منه عرفاً حرمة الخمر والمزمار في الاسلام.

والنفي الحقيقي المس تفاد من كلمة )لا( انه ادعاءً وكناية عن حرمته وعدم 

جوازه كما هو ظاهر قوله ))لا رفث ولا فسوق(( لا انها مس تعملة في النهيي 

 والتحريم مجازاً ليحتاج فيها الى القرينة وهي مفقودة.

المعاصرين )قده( انه احتمال حسن ثبوتًا ولكن لا دليل عليه قال بعض 

اثباتًا بعد امكان دفع الاشكال بغيره
2

. 

                                                 
1

 المصباح. -229ص 3( ذكره الخوئي ج 
2

 السبزواري. 246ص 2(التهذيب ج 



 (222........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وفيه ما عرفت، اذ لا دليل على جميع الوجوه التي س تاتي ومجرد عدم الدليل 

مع امكانه ثبوتًا بعد عدم الدليل على الغير لو كانت ممكنة يصار الى اس تنتاج كلا 

 بأ س به. الحكمين، وهذا لا

واجاب البنجنوري )قده(: بأ ن ظهور الجملة في مقام الامتنان واي امتنان 

 في الزام المكلف بلزوم ترك الاضرار، بل هذا تحميل وتكليف، فتامل.

، ل ن الامتنان على الامة لا على فرد دون اخر، هذا وفساده ظاهر

من الناحية مضافاً الى ان هذا الجواب قاصر عن النظرة الشمولية للاسلام 

الاجتماعية
1

. 

: ان يكون المراد نفي الحكم بلسان نفي موضوعه على ما تقدم في )لا الثاني

ن الربا هي الزيادة الموجودة بينهما والمقصود نفيها نفي  -ربا بين الوالد وولده( فا 

وعلى هذا يكون مفاد الجملة ان الاحكام الثابتة لموضوعاتها حال الضرر  -الحرمة

في هذه الحال، فالوضوء اذا كان ضرريًا ينفى عنه الوجوب، وتكون  منفية عنها

القاعدة بناءً على هذا الاحتمال حاكمة على ادلة الاحكام الاولية بالحكومة الواقعية 

 في جانب الموضوع.

 :وقد اجيب عنه بوجوه

ن  الاول: ما عن المحقق الخوئي )قده( انه لا يمكن الالتزام به في المقام وا 

س تعمال المذكور صحيةاً كقولهم عليهم السلام )لا شك لكثير الشك، ولا كان الا

سهو في السهو( وغيرها كثير، والوجه في عدم امكان الالتزام به، ان المنفي في 

المقام هو عنوان الضرر، والضرر ليس عنوانًا للفعل الموجب للضرر، بل هو 

سان نفي موضوعه لزم ان مسبب عنه ومترتب عليه، فلو كان النفي نفياً للحكم بل 

يكون المنفي في المقام الحكم الثابت لنفس الضرر لا الحكم المترتب على الفعل 

                                                 
1

 البنجنوري. -220ص 1( القواعد الفقهية ج 



 (223).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الضرري، فيلزم نفي حرمة الاضرار بالغير بلسان نفي الاضرار، وهو خلاف 

ن المقصود حرمة الاضرار بالغير.  المقصود، فا 

ه موضوع، فهو هذا مضافاً الى ان الضرر بالنس بة الى الحكم المترتب علي

 مقتضٍ له، فلا يعقل ان يكون مانعاً عنه.

نعم لو كان المنفي في المقام هو الفعل الضرري، امكن القول بأ ن المراد نفي 

الحكم لهذا الفعل بلسان نفي الموضوع كالوضوء الضرري مثلًا فما هو المنفي في 

لتزام بنفي حكمه المقام لا يمكن الالتزام بنفيه بلسان نفي الموضوع وما يمكن الا

 بلسان نفي الموضوع لا يكون منفياً في المقام.

وبالجملة: ان نفي الحكم بلسان نفي الموضوع انما يكون فيما اذا كان الدليل 

بعمومه أ و اطلاقه شاملًا لمورد الضرر، ليكون دليل النفي ناظراً الى نفي شموله 

ا كان المنفي عنوان الضرر لمورد الضرر بلسان نفي انطباق الموضوع عليه، واما اذ

فلا معنى لنفي الحكم الثابت له بعنوانه وهو الحرمة لما ذكرنا
1

. 

الثاني: انه يتوقف على ان يكون المراد من الضرر هو الضرر الخارجي 

نه ليس رفعاً  التكويني حتى خلرج عن ظاهر الجملة ومن جهة لزوم الكذب فا 

 حكم الموضوع الضرري. حقيقياً، وانما هو رفع ادعائي باعتبار رفع

وقد عرفت انه الضرر الخارجي يرجع الى ادعاء الرفع باعتبار رفع حكمه، 

وهذا خلاف الظاهر لكلمة )لا( ولا يصار اليه الا بعد عدم امكان الرفع الحقيقي، 

 وفي المقام ممكن كما عرفت.

وفي وقد بيّن امكان الرفع، بأ ن الرسول صلى الله عليه وأ له في مقام التشريع 

 مقام ان الحكم المشروع امتناني على الامة فالحديث ظاهر في امرين..

                                                 
1

 .221ص 3( المصباح ج 



 (224........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الاول: ان الرفع رفع تشريعي اذ لا معنى لكونه تكوينياً، لعدم مناسبته لمقام 

الشارعية أ ذ المناسب لها عنوان هو ان يكون رفعه ووضعه رفعاً أ و وضعاً تشريعياً 

وأ ن الرفع التكويني لا يمكن حصوله  لا تكوينياً، لخروج ذلك عن وظيفة الشارع،

 بانشاء الرفع بل لابد من اس بابه التكوينية.

واما كونه في مقام الامتنان، فيدل عليه مضافاً الى تسالم الاصحاب على 

ذلك في فتاواهم، سوق الكلام لذلك، حيث يخاطب صلى الله عليه وأ له سمرة 

يقول صلى الله عليه وأ له بقوله )انت رجل مضار( أ ي رجل مصر على الضرر، ثم 

 )لا ضرر ولا ضرار(.

وبهذين الامرين من دون حاجة الى كلمة )على مؤمن( أ و )في السلام( 

يظهر ان الرفع تشريعي وأ ن المرفوع هو الاحكام الشرعية ل ن رفعها حقيقي لا 

ادعائي، اذ لا وجود للاحكام الشرعية الا في عالم التشريع، فاذا رفعه في هذا العالم 

ترتفع عن عالم الوجود حقيقة وبقول مطلق، وقد بيّن ان كلمة )لا( ظاهرة في نفي 

 جنس مدخولها حقيقة اذا كان المدخول نكرة.

واما لو كان المرفوع امراً تكوينياً فلابد ان يكون الرفع ادعائياً لا حقيقياً، 

ثير فتكون النتيجة رفع الحكم حقيقة برفع الموضوع ادعاءً كما في )لا شك لك 

 الشك(.

ار اليه الا بعد عدم امكان صلمعنى خلاف ظاهر هذه الجملة لا يولكن هذا ا

رفع المدخول لكلمة )لا( حقيقة، وقد عرفت امكانه
1

. 

الثالث: ان ما ذكره خلاف الظاهرن فلا يصار اليه الا بقرينة، مع انه 

يخ تعقيد، ويرجع الى التقدير، ويمكن ارجاعه الى القول الذي اختاره الش  

الانصاري، ل ن الحديث ظاهر في نفي تشريع الضد مطلقاً موضوعاً كان أ و حكماً، 

                                                 
1

 البنجنوري. 269ص 1( القواعد الفقهية ج 



 (225).....................الحادي عشر.....................الجزء  

اذ نفيه موضوعاً يرجع الى نفيه حكماً، ونفيه حكماً واضح غاية الامر، ان الاول من 

السالبة بانتفاء الموضوع والثاني من السالبة بانتفاء المحمول، وبحسب النتيجة هو 

اخباراً عن نفي الضرر في مقام التشريع لمناسبته لمقام  نفي التشريع، فيكون الحديث

الشارعية لا في مقام الخارج كي يلزم الكذب، كما في حديث الرفع حيث يقال بأ ن 

 الرفع في مقام التشريع لا ينافي الوجود التكويني.

ومن الواضح انه لا تشريع للضرر في الشريعة المقدسة المبني على السهولة 

 ة بل عند العقلاء مطلقاً.واليسر والسماح

: ان يكون المراد نفي الضرر غير المتدارك، ولازمه ثبوت المتدارك في الثالث

ن النفي للضرر يكون بتداركه، أ و قل ان الضرر  موارد الضرر بأ مر من الشارع فا 

 المتدارك لا يكون ضرراً حقيقة، وهذا اردأ  الوجوه.. 

 ويرد عليه:

ير متدارك خلاف الظاهر لا يصار اليه بلا ( ان التقييد للضرر بكونه غ1

 دليل.

( ان التدارك الموجب لانتفاء الضرر هو التدارك الخارجي التكويني لا 2

انه لم يتضرر،  -ولو مسامحة -التشريعي، فمن خسر مالًا ثم ربح بمقداره صح ان يقال

ضرر واما حكم الشارع بالتدارك فلا يوجب ارتفاع الضرر خارجاً فمن راق ماله ت

 بالوجدان، مع حكم الشارع بوجوب رده اليه.

صاحب هذا الوجه ان يجيب بأ ن التدارك لو حصل فالنتيجة انه  وبامكان

ن حصل له تضرر قبل التدارك وهذا لعله مراده وليس مراده  لم يتضرر حقيقة، وا 

 انه لم يتضرر وجدانًا، والا لما قال الى التدارك، اذ التدارك فرع الوقوع.

: ان كل ضرر خارجي ليس مما حكم الشارع بتداركه تكليفاً أ و وضعاً، وثالثاً 

فلو تضرر تاجر باس تيراد تاجر اخر لا يجب عليه تداركه مع كون التاجر الثاني 



 (226........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ذا تضرر شخص من دون ان هو الموجب للضرر على التاجر الاول، فضلًا عما ا

نه لا يج يكون احدٌ  ب على جاره ولا على موجباً للضرر عليه، كمن احترقت داره فا 

غيره تدراك ضرره، نعم لو كان الاضرار باتلاف المال وجب التدارك على 

 المتلف، لكن بدليل اخر هو من اتلف مال غيره فهو له ضامن لا بدليل الضرر.

: ان التدارك المدعى هو الاضرار بالغير، وأ ن الاتلاف من مصاديق وفيه

دارك من جهة الاضرار من الغير لا الاضرار، وصاحب الوجه قد يكون اخذ الت

مطلق الضرر ولو لم يكن الغير سبباً فيه، وما ذكر من الجواب اريد به مطلق 

الضرر ولو لم يكن اضراراً، وعلى هذا فالاضرار المتدراك كانه غير حاصل ولو بعد 

 تداركه بلةاظ انه لم يحدث نقصاً بعد التدارك، فهو بحسب النتيجة ليس بضرر.

 ذا الجواب يفيد الجملة الثانية لا الاولى.الا ان ه

وكيفية تخريج هذا الاتجاه الفقهيي، وهو نفي الضرر غير المتدارك يكون 

باعمال عناية، وهي ان المراد من الضرر هو الضرر المس تقر لا الضرر المتدارك 

 والمضمون فهو ليس بضرر عرفاً.

ن جعلت )لا( ناهية فيكون المتحصل هو تحريم الضرر  غير المتدارك على فا 

 المكلفين فقط.

لا( نافية للضرر غير المتدارك فيثبت وجوب التدارك اذا 0واخرى بجعل 

كان الضرر من فعل الانسان، ونفي الحكم الضرري اذا كان مسبباً من حكم 

 الشارع.

: ما ذهب اليه الش يخ الانصاري )قده( من كون المراد نفي الحكم الرابع

فكل حكم ينشأ  من قبله الضرر فهو مرفوع في الشريعة،  الناشئ من قِبله الضرر،

فيكون الضرر عنوانًا للحكم لكونه معلولًا له في مقام الامتثال، فكل حكم موجب 

 لوقوع العبد في الضرر فهو مرتفع في مقام التشريع.



 (227).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وبالجملة مفاد نفي الضرر في عالم التشريع هو نفي الحكم الضرري، كما هو 

ي الحرج في عالم التشريع، وقد اختار هذا القول معظم الاصوليين الحال في مفاد نف

بعد الش يخ الانصاري، وعليه يكون مفاد الحديث الشريف دالًا على نفي جعل 

الحكم الضرري سواءً اكان الضرر ناش ئاً من نفس الحكم كلزوم البيع المش تمل على 

وم يرتفع في الاول الغبن، أ و ناش ئاً من متعلقه كالوضوء الموجب للضرر، فاللز 

 والوجوب منتف في الثاني.

واما كيفية كون الضرر عنوانًا للحكم لصةة اطلاق الضرر على منش ئه 

وسببه حقيقة لا مجازاً لكون اسم المسبب يطلق على السبب التوليدي حقيقة، 

 ل ن الحكم طريق الى الضرر الحقيقي وسبباً له ولذا يصح اطلاقه عليه عرفاً.

بأ ن الضرر الناشئ من الوضوء منش ئه فعل المكلف وليس  :واعترض عليه

الحكم الشرعي بوجوب الوضوء الا مقدمة من المقدمات الاعدادية له لا مسبباً 

 توليديًا.

صحة ذلك متوقفة على كون الجملة مطلقة في مقام التشريع وأ نه )صلى  اقول

ر على الحكم غير الله عليه وأ له( كان في هذا المقام ولولا ذلك لكان اطلاق الضر 

صحيح حقيقة، نعم مجازاً وحينئذٍ فهذا الاطلاق يحتاج لقرينة، اذن ما قيل عن 

 صحة الاطلاق عرفاً غير تام الا بضميمة ما قلناه من القرينة.

وهل يكون للضرر كمفهوم مصداقان كما ربما يتراءى بعد القول بصةة 

كم، في عرض وهو الحالاطلاق عرفاً احدهما الضرر الخارجي والاخر مسببه 

 صحة اطلاق الضرر على الفرد الطريقي عرفاً وعندما يعنيواحد؟ لا وغاية ما 

يس تعمل العنوان دون قرينة ينصرف لا محالة الى الفرد الحقيقي منه كما في المقام. 

ذكره الس يد الشهيد في البحوث
1

. 

                                                 
1

 .461ص 5( البحوث ج 



 (228........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وتبقى كلمة لا ضرار والتي يراد بها الضرر المتقصد والمتعمد وهو ليس 

عنوانًا للحكم الشرعي فيكون المراد منه فرده الحقيقي، وهو قرينة على ارادة 

 الوجود الحقيقي من الضرر المتبقي.

وعلى ما قلناه من كون صحة الاطلاق عرفاً بحاجة الى قرينة، لا يرد ما 

ءً على كون مفاد الحديث نفي الحكم الذي ينشأ  من قبله يمكن ان يقال انه بنا

أ ي  -الضرر، يلزم ان يكون اس تعمال الضرر مجازاً، ل نه اريد منه ما هو سببه

 الحكم الذي كان سبباً للضرر، فيكون من اس تعمال المسبب وارادة السبب.

اذ ذلك فيما كان الضرر المراد هو الضرر الخارجي، حيث لا يمكن نفيه 

 ة ل نه كذب فلابد من ان يراد منه سببه وهذا هو المجاز.حقيق

واما في المقام حيث يراد من الضرر، الضرر الذي ينشأ  من قبل الحكم 

الشرعي، حيث يمكن رفعه حقيقة بالرفع التشريعي برفع منشأ ه وهو الحكم الذي 

نشأ  من قبله الضرر، فيصح ان يكون المراد نفي الضرر الكذائي من دون تجوّز 

ولا تقدير، اذ بالدلالة الالتزامية يدل على نفي الحكم الذي يكون سبباً للضرر، لا 

 انه اريد من لفظ الضرر الحكم ليكون اس تعمالًا مجازيًا.

 وبعبارة: يدل الحديث على نفي الضرر مطابقة، وعلى نفي الحكم التزاماً.

ن خلا من المجازية بالبيان المتقدم لكنه يش تم ل على التقييد وهذا الاحتمال وا 

 بالضرر الحاصل من الشرع، ويكون ذلك بأ حد نحوين.

النحو الاول: التقييد من ناحية السبب أ ي لا ضرر مسبب عن الحكم 

 الذي هو سببه.

النحو الثاني: التقييد من ناحية الظروف والحالات أ ي لا ضرر في فرض 

تمع بالشارع، تطبيق الشريعة للمولى خارجاً، وبالمقدار الذي يرتبط من المج 



 (229).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن كانت موجودة الا انها ليست داخلة في الدائرة المربوطة  فالاضرار التكوينية وا 

 بالسلطة التشريعية للمولى، وانما ترتبط بعالم التكوين.

وكلا هذين النحوين يس تلزمان نفي الحكم الضرري لا محالة
1

. 

 الصحيح هو النحو الثاني لا الاول، اذ لا ضرر مسبب عن الحكم ولكن

الشرعي لبناء الشريعة على اليسر والسهولة، وعدم جعل الحرج، وقد مر ان 

 الحرج اخف من الضرر فاذا لم يجعل الحرج لم يجعل الضرر بطريق اولى.

وانما ينحصر الضرر في فرض تطبيق الشريعة خارجاً، فكل تطبيق لها 

ر، مس تلزم للضرر فهو مرفوع، أ ي الحكم الذي يس تلزم من فرض تطبيقه الضر 

والا فنفس الحكم لا يعقل ان يكون سبباً، نعم هو طريق للتس بيب بالضرر، فنفي 

 الضرر ملازم لنفي الحكم لا محالة.

: انه على هذا التوجيه يكون النفي مناس باً مع متعلق الحكم الذي هو لا يقال

 تطبيق للشريعة خارجاً ولا يتناسب مع موضوع الحكم الضرري كالعقد الغبني مثلًا.

ما ان تقبل النحو الاول المتقدم من التقييد، وأ ن الالزام حكم ف نه يقال: ا  ا 

 شرعي فهو منفي لاس تلزامه الضرر على المكلف.

وأ ما ان يقال: بأ نه لا فرق بين كون الضرر من قبل موضوع الحكم الذي هو 

في المثال المتقدم لزوم العقد، وبين متعلق الحكم الذي هو فعل المكلف، وتطبيقه 

الشريعة خارجاً على ما تقدم بيانه من صحة ارادة النهيي من النفي فيما لو تعلق  في

بالموضوع او المتعلق بعد ان يكون النهيي اس تعمالًا لـ)لا( النافية، فيما لو اريد 

 الاحتمال الاول.

 

                                                 
1

 .362ص 5( البحوث ج 



 (230........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 شمول الحديث للاحكام الترخيصية
 

حكمه الشرعي، وفيما ذكرنا بأ ن لا ضرر ناظر الى نفي الضرر حقيقة بلةاظ 

ن الحكم الالزامي هو ما يكون المكلف  وحينئذٍ فيختص النفي بجعل حكم الزامي، فا 

ملزماً بامتثاله، وعلى تقدير كونه ضرريًا كان وقوع العبد في الضرر مستنداً الى 

الشارع بجعله الحكم الالزامي المذكور، واما الاحكام الترخيصية والتي يكون في 

كلف او على غيره، فلا يشملها الحديث المبارك، ل ن امتثالها ضرر على الم

الترخيص في شيء لا يلزم من المكلف امتثاله، حتى يكون الترخيص ضرريًا على 

العبد لينفى بالحديث، بل العبد باختياره حيث اختار الامتثال للحكم الترخيصي 

 عول.فيكون الضرر مستنداً اليه لا الى الحكم الشرعي، وهو هنا الترخيص المج

ويكون الحال هنا كةال نفي العسر والحرج حيث يكون المنفي فيهما هو 

الحكم الالزامي دون الترخيصي، ل ن الترخيص في شيء حرجي لا يكون سبباً 

 لوقوع المكلف في الحرج والعسر.

واذا كان المس تفاد من فقرة )لا ضرر( هو هذا المعنى فلا يس تفاد من 

نفس وانما يس تفاد ذلك من فقرة )لا ضرار(، بتقريب حرمة الاضرار بالغير او بال 

ان المراد من النفي هو النهيي، كما في قوله تعالى ))لا رفث ولا فسوق(( فا ن 

الغاية هنا هي ملاحظة فعل المكلف الملتزم بالشريعة، ولهذه تختص هذه الغاية 

ملاك بخصوص العناوين التي تكون فعلًا للمكلف كعنوان الجدال والفسوق، واما 

ما يتولد من التشريع بغض النظر عن فعل المكلف، اذ قد لا يكون فعلًا 

للمكلف، كالزام العقد وهذه العناية تس تخدم في عناوين لا تكون فعلًا من افعال 

المكلفين كعنوان العسر والحرج والضرر وبهذا يظهر الفرق بين الفقرتين ويتضح ما 



 (231).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن الحديث المبارك، هما نفي الضرر الجائي قلناه سابقاً من امكان اس تفادة امرين م

من الحكم الشرعي ونفي الاضرار بالغير او بالنفس الذي يكون فعلًا للمكلف، 

ن كان للتاكيد فيما لو اريد من  وبهذا يندفع اشكال التكرار الذي ذكره البعض، وا 

 الضرار الضرر.

 ن التالي:المحقق الخوئي )قده( اس تفادة تحريم الاضرار، بالبيا وقد بيّن 

ان الاضرار امر خارجي، وهو كون الشخص في مقام الاضرار بالغير، فلا 

معنى لنفيه بالشريعة، كما لا يصح حمله على الاخبار عن عدم تحقق الاضرار في 

الخارج للزوم الكذب، فلا محالة يكون المراد منه النهيي عن كون الشخص في مقام 

بالغير بالاولوية القطعية، ولا يلزم من الاضرار بالغير فيدل على حرمة الاضرار 

حمل النفي على النهيي في هذه الفقرة تفكيك بين الفقرتين، ل ن المعنى في كليهما هو 

النفي غاية الامر ان النفي في الفقرة الاولى حقيقياً، وفي الفقرة الثانية ادعائياً، 

 يعلمون حقيقياً وهذا نظير ما ذكرناه في حديث الرفع من كون الرفع في فقرة ما لا

 ومن الخطأ  والنس يان وغيرهما من الفقرات مجازيًا.

واما الثاني وهو الاضرار بالنفس فلا يس تفاد حرمته من الفقرة الثانية، ل ن 

الضرار وغيره من هذا الباب كالقتال لا يصدق الا مع الغير لا مع النفس
1

. 

ار، اذ غاية ما اقول: ويمكن اس تفادة الاضرار بالنفس من نفس فقرة الاضر 

يحتاجه للصدق هو متعلق ما يقع عليه الضرر، ولا فرق في كونه الغير او النفس 

فالصحيح امكان اس تفادة الاضرار بالنفس من الفقرة؛ ولا يصح التمثيل له بالقتال 

ن صدفا مع النفس لكن  او الجدال، اذ هما مفهومان لا يصدقان الا مع الاثنين، وا 

 سه او قاتلها، ولكنه لم يعهد مثله اس تعمالًا.بتكلف، فيقال جادل نف 

 

                                                 
1

 .229ص 3( المصباح ج 



 (232........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 في انطباق قاعدة لا ضرر على قصة سمرة
 

حيث قيل بعدم انطباقها على القصة، ل ن الضرر في تلك القضية هو في 

دخول سمرة على الانصاري بغير استئذان، واما بقاء العذق في البس تان فلا 

 عليه وأ له بقلع العذق، فالكبرى يترتب عليه ضرراً اصلًا، ومع ذلك امر صلى الله

 لا يمكن انطباقها على المورد، فكيف يس تدل بها في غير ذلك المورد؟

.. الاول: ما عن المحقق النائيني )قده(، بأ ن دخول سمرة واجيب عنه بوجوه

على الانصاري بغير استئذان اذا كان ضرريًا، فكما يرتفع هذا الضرر بمنعه عن 

، كذلك يرتفع بقلع علته، وهي ثبوت حق له في بقاء  عذقه الدخول بغير استئذان

في البس تان، فل جل كونه معلولًا ضرريًا رفعت علته كما اذا كانت المقدمة ضررية، 

نه كما ينتفي وجوب المقدمة كذلك ينتفي وجوب ذيها، فاذا كان المكلف عليه  فا 

لمشي الى غسل ولم يكن الغسل بنفسه ضرريًا ولكن كانت مقدمته ضررية كا

الحمام مثلًا، فلا اشكال في رفع وجوبه، وهو الغسل كرفع وجوب المقدمة وهي 

المشي الى الحمام، فلا مانع من سقوط حق سمرة استناداً الى نفي الضرر، لكون 

 معلوله ضرريًا وهو الدخول بغير استئذان.

فع الجواب غير تام، اذ كون المعلول ضرريًا لا يوجب الا رفعه واما ر  وهذا

علته فلا موجب لها، فاذا كانت اطاعة الزوج في فعلٍ ضرراً على الزوجة لا يرتفع 

به الا وجوب الاطاعة في ذلك العمل واما الزوجية التي هي علة وجوب الاطاعة 

 فلا موجب لارتفاعها.

تيان بذي المقدمة على والقياس مع المقدمة الضررية مع الفارق، لتوقف الا

هو معنى المقدمية، فالملازمة عقلية، واقعية، وضرر المقدمة ا على ما الاتيان به



 (233).....................الحادي عشر.....................الجزء  

توجب ضرر ذيها لا محالة، فارتفاع وجوب ذي المقدمة انما هو لكونه بنفسه 

ن المشي الى الحمام اذا كان ضرريًا كان الغسل ضرريًا مع فرض توقفه  ضرريًا، فا 

 على المشي الى الحمام، فكيف يقاس المقام به.

لش يخ الانصاري )قده( بأ نا لا ندري كيفية انطباق الكبرى : ما عن االثاني

 على المورد، والجهل بها لا يضر بالاس تدلال بها فيما علم انطباقها عليه.

ن كان صحيةاً في نفسه، الا ان  وعلق عليه الخوئي )قده(: بأ ن ما ذكره وا 

عليه  بل هو معلوم الانطباق -أ ي مجهول الانطباق على المورد -المقام ليس كذلك

ن المس تفاد من الرواية امران..  فا 

 احدهما: عدم جواز دخول سمرة على الانصاري بغير استئذان.

ثانيهما: حكمه صلى الله عليه وأ له بقلع العذق، والاشكال المذكور مبني على 

ان يكون الحكم الثاني بخصوصه او منضماً الى الاول مستنداً الى نفي الضرر، واما 

ليه خصوص الحكم الاول، وكان الثاني ناش ئاً من ولايته صلى اذا كان المستند ا

الله عليه وأ له على اموال الامة وانفسهم، دفعاً لمادة الفساد او تاديباً لسمرة لقيامه 

معه صلى الله عليه وأ له مقام العناد واللجاج، كما يدل عليه قوله صلى الله عليه 

 عليه وأ له لسمرة ))فاغرسها حيث وأ له ))اقلعها وارم بها وجهه(( وقوله صلى الله

سقوط العذق بعد القلع عن الاثمار، وعدم  -والله العالم -شئت(( مع ان الظاهر

الانتفاع بغرسه في مكان اخر، فهذان الكلامان ظاهران في غضبه صلى الله عليه 

 وأ له على سمرة وكونه صلى الله عليه وأ له في مقام التاديب، كما هو في محله لمعاملته

صلى الله عليه وأ له معاملة المعاند التارك للدنيا والاخرة والاطاعة والادب معاً 

كما يظهر من مراجعة القضية بتفاصيلها، فيتلخص ان حكمه )صلى الله عليه وأ له 

بقلع العذق لم يكن مستنداً الى قاعدة الضرر، فالاشكال مندفع من اصله
1

. 

                                                 
1

 .226ص 3( مصباح الاصول ج 



 (234........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 يستشهد بقوله صلى الله عليه : ان المحقق المذكور )قده( لمويلاحظ عليه

وأ له )يا سمرة انك رجل مضار( ثم رتب عليه قوله )ولا ضرر ولا ضرار( الظاهر 

 في تطبيقه صلى الله عليه وأ له القاعدة المذكورة في المورد.

هذا مضافاً الى ان امره صلى الله عليه وأ له بقلع النخلة ورميها ليس لاجل 

نشأ  الاضرار بالانصاري، وأ ي اضرار اشد من تصرف سمرة فيها بل لاجل انها م 

انتهاك عرضه والتعرض لستره، حيث تكون النخلة منشأ  له.. قتطبق القاعدة بلا 

اشكال. ذكره الس يد السبزواري )قده(
1

. 

وما ذكره من غضبه صلى الله عليه وأ له غير وارد كما هو معروف من 

 عذق عن الاثمار.وسقوط ال قلعخلقه، ولا ملازمة بين امره بالسيرته و 

 -الثالث: ما ذكره الس يد الشهيد الاول )قده( في البحوث، بعد مقدمة

: ان وجود الشيء على انحاء ثلاثة، فقد يكون وجوده حقيقياً ثابتاً في -حاصلها

نفسه من قبيل التعظيم بالسجود او الثناء لشخص، وقد يكون حقيقياً ثابتاً في 

بالقيام في مجتمع جعل القيام فيه اسلوبًا من طول غاية عرفية، من قبيل التعظيم 

اساليب التعظيم، ومن هنا قد يكون تحقق التعظيم في طول ذلك الجعل، وقد 

 اوين العنائية والمجازية او الاعتبارية.نع ون عنائياً اعتباريًا من قبيل ال يك

وعلى هذا فاذا ورد لفظ مطلق في لسان الدليل حكماً يشمل الفرد الحقيقي 

، يشمل الفرد الحقيقي الثاني ايضاً اذا كانت العناية ثابتة في المجتمع او العرف الاول

 الذي يتكلم فيه الشارع.

وفي المقام نقول: ان العنوان الوارد هو الضرر، وهو كما يشمل الفرد 

الحقيقي للضرر كقطع اليد مثلًا كذلك هو يشمل منع الشريك عن حق الشفعة 

نه ضرر في طول افتراض ان العرف يرى حسب ارتكازه حقاً للشريك في  فا 

                                                 
1

 السبزواري. 250ص 2( التهذيب ج 



 (235).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الشفعة فاذا لم يكن له مثل هذا الحق كان نحو اضرار به وهو ضرر حقيقي ل نه 

نقص لحق مركوز عقلائياً كما تشهد بذلك الشواهد التاريخية القانونية، وكذلك حق 

الله  الانتفاع من فضل الماء وما اش به ذلك في الثروات العامة الطبيعية التي خلقها

س بةانه للناس عموماً لاش باع حاجاتهم بها فيكون منع الزائد من الحاجة منه اضرار 

 بالغير في طول العناية المذكورة حقيقةً.

وبهذا نعرف الوجه في تطبيق القاعدة على مثل المورد، حيث يكون دخول 

سمرة على عذقه نحو اضرار بالانصاري، يقر به العرف السائد فيكون مشمولًا 

قاعدةلل
1

. 

الجواب صحته تتوقف على العناية المذكورة، في مجتمع جعل الدخول  وهذا

على الغير بغير استئذان من الهتك للحرمات، ولولا هذه العناية لما كان دخول 

 سمرة ضرريًا على الانصاري.

وكان الاولى ان يقال بأ ن الضرر كما عرفتموه سابقاً غير مختص بالضرر 

مل الضرر المعنوي، والدخول على الانصاري من غير المادي، بل يشمله ويش

ن لم يكن ماديًا فهو شمول للقاعدة المذكورة وتطبيقها في  استئذان ضرر عليه وا 

محله، يشهد له قوله صلى الله عليه وأ له تفريعاً على قوله لسمرة )انك رجل مضار، 

ية فقط مع انه ولا ضرر ولا ضرار( ولو لم يكن الا الاضرار لاكتفى بالجملة الثان 

 ذكرهما معاً، وأ ن هذا الفعل يا سمرة هو ضرر، وهو منفي، وهو اضرار وهو منفي.

وهذا الجواب اعم من جواب الس يد الشهيد )قده( حين قال في معرض 

تعليقه على جواب المحقق النائيني )قده( ان تطبيق القاعدة على قصة سمرة يتجه 

ح ان التطبيق بلةاظ )لا ضرار( كما بلةاظ تطبيق فقرة )لا ضرر( مع ان الصحي

يؤيده ما ورد في بعض الاسانيد صلى الله عليه وأ له قال لسمرة انك رجل مضار 

                                                 
1

 .472ص 5( البحوث ج 



 (236........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

او ما اراك يا سمرة الا مضاراً بناء على ان الضرار مصدر لضار، والضرر مصدر 

لضّر واما كيفية تطبيق الاضرار على الحكم بقلع العذق.. الخ
1

. 

مد الضرر وتقصده باس تخدام حق من الحقوق قد مر ان الضرار هو تع

بنحو يوقع الضرر بالاخرين، فيكون ذلك الحق منشأ  وسبباً للاضرار بالاخرين، 

ومن هنا يكون المنفي بلا ضرار امراً زائداً على اصل حرمة الضرر او عدم الحكم 

الضرري، وهو نفي اصل الحق الذي قد يس توجب تمسك المكلف به لايقاع 

م بالاخر وهو في مورد الرواية حق ابقاء الشجرة وتملكها من قبل الضرر المحر 

 سمرة بن جندب.

: ان الحكم يكون ضرريًا تارة بذاته كما في لزوم البيع، وقد وتوضيح ذلك

توسط ارادة مقهورة للحكم، بالنس بة للمكلف الملتزم كما في ضررية ب يكون ضرريًا 

ن كان في طول ارادة الو  ضوء الا انها ارادة مقهورة، ومن الوضوء فا ن الضرر وا 

هنا يكون الحكم بالوجوب ضرريًا، ضررية في مرحلة الامتثال وقيام المكلف 

توسط ارادة غير مقهورة كما في جواز الدخول ب لامتثال الامر، وقد يكون ضرريًا 

على الانصاري بغير استئذان، وقاعدة الضرر تنفي الاقسام الثلاثة معاً أ ي حتى 

جواز تصرف  -ي من القسم الثالث، باعتبار ان الضرر ينفي الجوازالحكم الضرر

لكونه سبباً للضرر ولو من الناحية العرفية الا ان هذا المقدار من  -المالك في ملكه

نفي الحكم لا يكفي لمنع سمرة عن عدم الاضرار بالانصاري في دخوله اذا كان 

ا يصل دور لا ضرار لنفي عاصياً لهذا الحكم واراد ان يدخل بلا استئذان، وهن

موجب امكانية الاضرار المحرم على سمرة بالتمسك بحق من حقوقه بنحو يضر 

بالاخرين ولو كان محرماً عليه، فلا ضرار لنفي الضرر الحرام بلةاظ ما في الشريعة 

لا ينفي الضرر بلةاظ ما في الشريعة، ومعنى ذلك انه ينفي سبب وقوع الضرر 

                                                 
1

 .276ص 5( البحوث ج 



 (237).....................الحادي عشر.....................الجزء  

م حق ابقاء الشجرة في حائط الانصاري فيرتفع هذا السبب الحرام، وهو في المقا

 ويجوز للانصاري ان يقلع الشجرة ويرم بها وجهه.

وبهذا يظهر جواز كيفية تطبيق القاعدة على قصة سمرة، حيث ان التطبيق 

 ليس باعتبار فقرة لا ضرر بل باعتبار فقرة لا ضرار بالتقريب المتقدم.

دة منها في موارد كثيرة من الفقه مثل ما اذا وهذه قاعدة عامة يمكن الاس تفا

اس تغل الزوج حقه في الطلاق للامساك على الزوجة والاضرار بها وتحريمها عن 

حقها
1

. 

البيان قد تقدم منا، بأ ن الضرر على قسمين قد يأ تي من قبيل الحكم  وهذا

يمكن الشرعي باعتباره منشأ  له وداعياً اليه، وقد ياتي من فعل المكلف، والاول 

رفع الحكم الشرعي به، وهذا الحكم قد يعصيه المكلف بلةاظ ان حقاً من حقوقه 

يس توجب هذا التصرف، فهو يتوهم ان حقه اقوى من امتثال الحكم الشرعي، 

 وحيث ان حقه فيه اضرار بالاخرين، فيكون مرفوعاً بفقرة لا ضرار.

لحكم وهنا ك ن الس يد الشهيد )قده( قد جعل فقرة لا ضرر بلةاظ ا

الشرعي وفقرة لا ضرار بلةاظ الحق الذي جعله الشارع للمكلف، وك نه جعل لا 

 ضرار حاكمة على الحقوق، ولا ضرر حاكمة على الاحكام.

وهذا النفي للحقوق كما في مثال الزوج وحقه في الطلاق الذي ارتفع 

 لا باضراره بالزوجة وحرمانها، لا يثبت هنا لها في تطليق نفسها من الزوج، كما

 يثبت حقاً للانصاري في قلع الشجرة ورميها بوجه سمرة.

وبهذا يظهر ان الامر بقلعها هو امر ولائي من قبل النبي )صلى الله عليه 

وأ له وليس لتطبيق قاعدة لا ضرر، اذ هي ترفع حق لسمرة في ملكه للشجرة، 

                                                 
1

 .489ص 5( البحوث ج 



 (238........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 مثال وتمنعه من الدخول بغير استئذان، واما قلعها فلا يس تفاد منها، وكذا في

 الزوج فهيي ترفع حقه في الطلاق ولا يثبت هذا الحق للزوجة.

وقد يقال كما قيل: بأ ن الحق الذي هو حكم شرعي وضعي نشأ  من قِبلَه 

بالمطابقة  -الضرر -الضرر فيكون الضرر عنوانًا ثانويًا لذلك الحق، فيرتفع بارتفاعه

 او بالالتزام.

واية مساق الامتنان فلا يجري : مضافاً الى ما س بق بأ ن المساق للر وفيه

فيما اذا كان موجباً لضرر الغير، ل نه كما ان بقاء حق سمرة في عذقه لو سلمنا انه 

منشأ  الضرر كذلك منعه عن حقه وقلع عذقه ضرر عليه فيدخل في باب تعارض 

هميته في نظر الضررين وتزاحم الحقين، فيقدم حق الانصاري لحفظ عرضه لا

ن صرف كو ن منشأ  الضرر أ ي جواز الدخول بغير استئذان من أ ثار الشارع، فا 

الحق، لا يوجب تعنون الحق بعنوان الضرر وأ ن يكون الضرر عنوانًا ثانويًا للحق، 

فاذا كان الضرر عنوانًا ثانويًا للدخول بغير الاستئذان يرتفع نفس جواز الدخول 

بغير الاذن دون ارتفاع نفس الحق
1

. 

 

                                                 
1

 البنجوردي. 226ص 1( القواعد الفقهية ج 



 (239).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 



 (240........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 التخصيصات ابتلاء الحديث بكثرة
 

الكثير من الاحكام الشرعية تستبطن الضرر كالحدود والديات والقصاص 

والضمان والاحكام المالية كالخمس والزكاة، واخرى مالية بدنية كالحج وثالثة بدنية 

كالجهاد وغير ذلك كثير مع كون هذه الاحكام مجعولة بالضرورة ومن هذا القبيل 

سقطاً للمالية كما في نجاسة المرق او منقصاً لها كما الحكم بنجاسة الملاقي فيما كان م 

في الفرو مع كون الحكم ثابتاً بلا اشكال، وحيث ان تخصيص الاكثر مس تهجن في 

الكلام؛ فلا مناص من الالتزام بأ ن الضرر المنفي في الحديث ضرر خاص غير 

لتزام شامل لمثل هذه الموارد حتى لا يلزم الاشكال المذكور، ولازم ذلك هو الا

بكون مدلول الحديث غير قابل للاس تدلال به في غير الموارد المنصوص عليها او 

 المنجبرة بعمل المشهور.

هكذا ذكره الش يخ الانصاري واجاب عليه: بأ نه من الممكن ان تكون بين 

الافراد الخارجة عن تحت هذا العموم جامع، والتخصيص يكون باخراج هذا 

وقال اذا كان كذلك فاخراج عنوان واحد عن تحت  الجامع او العنوان الواحد،

ن كانت افراد العنوان  العموم من العناوين التي يتعنون العام بها ليس بمس تهجن، وا 

الخارج اكثر من افراد الباقي تحت العام، وعليه فلا مانع من التمسك بعموم القاعدة 

 عند الشك في التخصيص.

فرق في اس تهجان تخصيص الاكثر : بأ نه لا -كما في الكفاية -واجيب عنه

بين ان يكون التخصيص بعنوان واحد يكون افراده اكثر من الباقي تحت العام او 

 يكون بعناوين مختلفة.



 (241).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بيان ذلك: لو كان محط العموم هو المصاديق والافراد مثل )اكرم كل عالم( 

باقي تحت فلو كان المخصص عنوانًا واحداً مثل الا الفاسق وكان افراده اكثر من ال 

ن كان بعنوان واحد.  العام بعد الاخراج فالتخصيص هنا يكون مس تهجناً وا 

وأ ما ان كان محط العموم انواع العالم واصنافه من النحوي والصرفي 

والاصولي والمنطقي والفقيه، وغيرها من الانواع وكان المخصص عنوان النحوي 

نواع الاخرى، فهذا مثلًا وفرض ان افراده كانت اكثر من مجموع افراد الا

 التخصيص غير مس تهجن.

والسر في ذلك ان القاء ما ليس بعام عند العرف بصورة العموم خروج 

عن طريقة الافادة والاس تفادة عندهم فيكون الكلام ركيكاً مس تهجنا عندهم، 

فلابد من ملاحظة مصب العموم فا ن كان الانواع فخروج المتكلم عن الطريقة 

ن كان مصبه الافراد فخروجه عن المتعارضة يكون بخرو ج اكثر الانواع، وا 

الطريقة المتبعة عندهم هو اخراج اكثر الافراد سواءً اكان بعنوان واحد جامع لتلك 

ن بعناوين متعددة، والشاهد على ذلك الوجدان ومراجعة اهل الافراد ام كا

 قيقية.المحاورة ولا فرق بين ان يكون من قبيل القضية الخارجية او القضية الح 

نعم تصوير العموم الانواعي في القضايا الخارجية مشكل بخلاف القضية 

نه قد يكون الحكم فيها على العام بلةاظ جميع وجوداته ومصاديقه  الحقيقية فا 

وافراده، كما هو الحال في اغلب المسائل التي لجميع العلوم والقضايا التي تجعل 

 كبرى في الشكل الاول.

ولا نظر للةاكم الى قلة  واضافها بلةاظ جميع انواعه وقد يكون الحكم فيه

الافراد وكثرتها، ففي القسم الاول من القضية الحقيقية تخصيص اكثر الافراد 

يكون مس تهجناً ولو كان بعنوان واحد، وفي القسم الثاني تخصيص اكثر الانواع 



 (242........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

افراد  مس تهجن ولو كان افراد اكثر الانواع الخارجة بالتخصيص اقل بكثير من

 ذلك النوع الواحد الباقي تحت العام.

فالمناط في الاس تهجان هو تخصيص الاكثر مما هو مصب العموم سواءً 

اكان هو الانواع او كان هو الافراد حيث يكون الملحوظ الافراد الخارجية بلا 

فرق بين كون التخصيص بعنوان واحد او بعناوين متعددة فلو قيل قتل جميع 

تميم وكان في المعسكر من غير بني تميم رجل او رجلان، ففي  العسكر الا بني

الحقيقة ان المقتول هو رجل او رجلان ولا اشكال في اس تهجان التعبير عن قتلهما 

ن كان التخصيص بعنوان واحد مثل ما اذا كان  بقتل جميع العسكر الا بني تميم، وا 

 زيداً والا عمراً التخصيص بعناوين متعددة كما لو قيل قتل جميع العسكر الا

 والا.. والا.. حتى لا يبقى تحت العموم الا رجل او رجلان مثلًا.

وسواءً اكان الخارج بعنوان واحد او بعناوين متعددة فاشكال صاحب 

 الكفاية وارد على الش يخ الانصاري )قده(.

هذا بحسب الكبرى، واما بحسب الصغرى، فلا ش به ان مصب العموم 

كل حكم ضرري  اد الخارجية، وأ ن المس تفاد من ادلتها هو نفيفي القاعدة هو الافر 

وليس مفادها كل نوع من انواع الاحكام الضررية حتى لا  ينشأ  من قبله الضرر

 يكون خروج نوع من الانواع مس تهجناً، ولو كان افراده اكثر مما بقي تحت العموم.

خصيص هذا مضافاً الى ان الخارج من هذا العموم على فرض تسليم الت 

لبس عنوانًا واحداً وانما هو صرف فرض الش يخ الانصاري )قده( ل ن الاحكام 

الضررية المجعولة بعناوين موضوعاتها المختلفة كعنوان الحج والجهاد والخمس والزكاة 

والتلف والمقبوض بالعقد الفاسد وغيرها من العناوين، بل موضوع الاحكام 

 .الضررية هو موضوعات مسائل هذه الاحكام



 (243).....................الحادي عشر.....................الجزء  

المحقق الخوئي )قده( عن اصل الاشكال، بانه ليس في المقام  واجاب

تخصيص الا في موارد قليلة، فذكر موارد التخصيص ثم اجاب عنها ليتضح عدم 

 ورود التخصيص للاكثر. ومن موارد التخصيص..

الاول: الحكم بنجاسة الملاقي للنجس، مع كونه مس تلزماً للضرر على المالك، 

رة في الدهن او المرق فالحكم بنجاس تهما كما هو منصوص موجب كما لو وقعت فأ  

للضرر على المالك، وكذا في غير النص مما كان الحكم بنجاس ته موجباً لسقوطه عن 

 المالية او لنقصانها.

ن كان الغسل  الثاني: وجوب الغسل على مريض اجنب نفسه عمداً، وا 

ا عن هذا النص وحكموا ضرريًا عليه على ما ورد في النص، والمشهور اعرضو 

بعدم وجوب الغسل على المريض لكونه ضرريًا، فعلى القول بوجوب الغسل كان 

 تخصيصاً للقاعدة.

نه ضررمالي عليه،  الثالث: وجوب شراء ماء الوضوء ولو باضعاف قيمته، فا 

 لكنه منصوص ومس تثنى من القاعدة.

اما باب الش يخ الانصاري )قده( فهو تخصص لا تخصيص،  واما ما ذكره

الضمانات فليس مشمولًا لحديث لا ضرر من اول الامر لكونه وارداً مورد 

الامتنان والحكم بعدم الضمان موجب للضرر على المالك، والحكم بالضمان موجب 

للضرر على المكلف، وكلاهما منافيان للامتنان خارجان عن مدلول الحديث بلا 

 ادلته الخاصة من قاعدة حاجة الى التخصيص، والحكم بالضمان مستند الى

 ن ان الحديث الامتناني لا يشمل كلالاتلاف او اليد او غيرهما، ولما ذكرناه م

 مورد يكون منافياً للامتنان على احد من الامة.

واما الاحكام المجعولة بطبعها ضررية لمصالح فيها فهيي خارجة تخصصاً لا 

ناظر الى العمومات تخصيصاً مثل القصاص والحج والجهاد، وحديث لا ضرر 



 (244........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

والاطلاقات الدالة على التكاليف التي قد تكون ضررية، وقد لا تكون ضررية 

ويقيدها بصورة عدم الضرر على المكلف، فكل حكم بطبعه جعل ضرريًا لا يكون 

 مشمولًا للةديث فلا حاجة الى دعوى التخصيص.

كاً لمقدار واما الخمس فتشريعه لا يكون ضرريًا ل ن الشارع لم يعتبره مال

الخمس حتى يكون اخراجه ضرراً عليهن بل اعتبره شريكاً مع السادة غاية الامر 

انه يصدق عدم النفع اذ قلة النفع وعدم النفع لا يكون ضرراً، وقد جعل الزكاة 

ضررية ل ن المال ملكاً للمخرج، ولكنها غير مشمولة لطبيعتها الضررية من اول 

 الامر.

ما ان لا يكون فيها تخصيص للقاعدة اصلًا فيتحصل ان ما ذكر من ا لموارد ا 

او لا يلزم من التخصيص به تخصيص الاكثر فلا اشكال بالتمسك بالقاعدة في غير 

الموارد المذكورة
1

. 

ان ما ذكره من الامثلة ليست ضررية حتى بطبعها لتخرج  ويلاحظ عليه

لحياة الاجتماعية، عن عموم القاعدة ل نها احكام مجعولة لحفظ النوع واس تقامة ا

وتشريعها ضروري لحفظ كيان المجتمع، بل عدم تشريعها يكون ضرريًا، فهيي ليست 

بضررية اصلًا حتى يقال انها غير مشمولة للقاعدة، ويكون خروجها تخصصاً لا 

 تخصيصاً.

ومن لطيف عبارة بعض المعاصرين )قده(: وهل يكون من الانصاف ان 

التي وضعت لتكميل البشر شخصاً ونوعاً، دنيا وأ خرة تعد القوانين الالهية المتقنة 

ضرراً؟ وقد احسن فيما قال
2

. 

في عدم شمول الحديث لاصل الحكم الضرري، على ما ذكره المحقق  والوجه

النائيني )قده( من ان حديث لا ضرر حاكم على ادلة الاحكام الاولية بملاك النظر 

                                                 
1

 .237ص 3( المصباح ج 
2

 السبزواري. -249ص 2( التهذيب ج 



 (245).....................الحادي عشر.....................الجزء  

لمرتبة السابقة فلا يمكن للةديث اليها فلابد من ان يفرض ثبوت ذلك الحكم في ا

 ان يرفع اصل الحكم الضرري وانما ينحصر مفاده برفع اطلاق الحكم الضرري.

: بأ ن الحديث ناظر الى الشريعة ككل لا الى كل حكم وهو واجيب عنه

ينفي ثبوت الحكم الضرري فيها سواءً كان اصله ضرريًا او اطلاقه، واما الشريعة 

لمرتبة السابقةفهيي مفترضة وثابتة في ا
1

. 

نه من وفيه : اننا لا نقبل ان بعض الاحكام بطبعها ضررية، كالجهاد مثلًا فا 

اجمل المفاخر البشرية لا يرضى العقلاء بأ ن يطلق على الشهيد بأ نه تضرر ببذل 

نه نظير سائر الاسفار المتعارفة اذا كانت  نفسه في سبيل الله، وكذا الحج فا 

 ليها فلا يقال عرفاً انه تضرر.لاغراض صحيةة وانفق مالًا ع

اذن لا توجد احكام بطبعها ضررية كما يتخيله المحقق النائيني )قده( وكان 

جواب الس يد الشهيد بعد التنزل والقبول عن وجودها وهو لا يقبل بعد ذكره ما 

 يناسب ذلك من مناس بات الحكم والوضوع الاجتماعية.

لقاعدة انما ينسجم مع الجمود )قده(: ان حديث كثرة التخصيصات على ا قال

على الظهور الاولي للكلام بقطع النظر على تحكيم مناس بات الحكم والوضوع 

والارتكازات العقلائية والاجتماعية عليه، ذلك ان الشريعة من مقوماتها بحسب 

المرتكز العقلائي اش تمالها على قواعد وانظمة تحقق العدالة الاجتماعية وتنظم الحياة 

لبشر وهي تس تتبع لا محالة تحميلًا على الناس او تحديداً لهم الا ان هذا العامة ل 

ن فرض بالقياس الى الفرد لو اراد يحمّل  ليس بضرر اجتماعياً بلةاظ المشرع وا 

شيئاً على اخر كان ضرراً، بل الضرر ان تخلو الشريعة من تلك الانظمة فا ن 

ص من جانٍ ولا تعاقب سارقاً الشريعة التي لا تضمن من اتلف مال الغير ولا تقت

هي التي تكون ضررية، وهكذا يتضح انه بالنس بة الى الشرع الصادر منه هذه 

                                                 
1

 .474ص 5( البحوث ج 



 (246........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

القاعدة لا تكون الاحكام المذكورة بحسب مناس بات الحكم والموضوع الاجتماعية 

 احكاماً ضررية لكي يقال بانها تخصيص الاكثر.

س تلزم الضرر كنقص الاخرى فلو فرض فيها ما ي  ةواما الاحكام العبادي

مال او تحديد حرية ولم تكن مشمولة للارتكاز والمناس بة المشار اليها فلا اشكال 

في ان هناك ارتكازاً اخر محكماً على هذا الدليل الصادر من شارعنا الاقدس وهو 

انه ليس للعبد تجاه مولاه الحقيقي حق الحرية والملك ليكون تكليفه بذلك من اجل 

يه نعم تحمله لذلك تجاه الاخرين يكون ضرراً وهو منفي بالقاعدةالمولى ضرراً عل 
1

. 

 وهذا هو الجواب الاخر على اشكال كثرة التخصيص.

ن قلنا بأ ن الشريعة لا توجد فيها احكاماً ضررية،  وهذا البيان قد س بق وا 

اما في الجانب الاجتماعي فواضح واما في الجانب الشخصي العبادي بحيث لا نقص 

او النفس او الولد ليصدق الضرر كما عرفوه فا ن الكل مملوكة للمولى لا في المال 

للعبد وهو مّخول فيها من قبل مولاه فلا يملكها ليقال بالنقص عليه لو التزم في 

 تكليف مولاه المالك.

الس يد الشهيد الاول )قده( عن جواب المحقق النائيني )قده(  وقد اجاب

رفع اصل الحكم الضرري وانما ينحصر مفاده من كون حديث الضرر لا يمكنه ان ي

في رفع اطلاق الحكم الضرري، بأ ن الحديث ناظر الى الشريعة ككل لا الى كل 

حكم حكم وهو ينفي ثبوت الحكم الضرري فيها سواءً اكان اصله ضرريًا او 

اطلاقه، واما الشريعة فهيي مفترضة وثابتة في المرتبة السابقة
2

. 

فيما كان اصله ضرريًا فما معنى جعله وهو مرتفع  : انه اذا كان يرفعوفيه

 بحديث لا ضرر، اذ يصبح جعله لغواً وبلا فائدة مع الفرض المذكور.

                                                 
1

 .473ص 5( البحوث ج 
2

 .475ص 5( البحوث ج 



 (247).....................الحادي عشر.....................الجزء  

اللهم الا اذا قلنا بأ ن مقصوده )قده( هو ان كون الضرر من الامور 

الاضافية غير المتاصلة التي لا يفترق الحال فيها بالاضافة الى شخص دون شخص، 

 ور الاضافية التي يمكن تحققها بالنس بة الى شخص دون اخر.بل هو من الام

ولكن قد مر فيما س بق ان جعل الاحكام الضررية ليس من مذاق 

 الشريعة المبنية على السهولة والسماحة، وما لم يجعل الحرج فكيف يجعل الضرر؟

 



 (248........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 الضرر في القاعدة شخصي او نوعي
 

 خارجي يقع على والمراد من الضرر الشخصي هو كون الضرر شخصي

المكلف في مقام امتثال الحكم لو نشأ  منه الضرر ففي كل مورد نشأ  من قبل الحكم 

الشرعي ضرراً خارجياً على شخص فذلك الحكم مرتفع في حقه خاصة دون غيره 

من المكلفين ممن لا يتضرر من قبل هذا الحكم، ومن الممكن ان يكون حكم ضرريًا 

ه، بل قد يكون لنفس الشخص ضرري في عند شخص وليس بضرري عند غير 

 مورد دون مورد اخر.

ن لم ينشأ  منه  واما الضرر النوعي فالمراد منه كون الحكم ضرريًا عند النوع وا 

 ضرر في بعض الاحيان او لبعض الاشخاص.

والضرر كعنوان ماخوذ في موضوع الحكم الشرعي كسائر العناوين الماخوذة 

ق مصداقها خارجاً، والضرر ليس من الامور يتوقف ثبوت الحكم فيها على تحق

المتاصلة كما مر بل هو من الامور الاضافية التي تختلف بين شخص واخر حيث 

تتحقق لشخص ولا تتحقق لاخر، كما في الوضوء فقد يكون ضرريًا لشخص 

دون اخر، وعليه فوجوبه منفي بالنس بة الى المتضرر دون غيره وعليه فالضرر في 

  نوعي.القاعدة شخصي لا

المحقق الخوئي )قده(: فما اش تهر في زمان من ان الضرر في العبادات  قال

شخصي وفي المعاملات نوعي لا يرجع لمعنى محصل، بل الصحيح ان الضرر في 

المعاملات ايضاً شخصي، لما ذكرناه من ان فعلية الحكم تابعة لتحقق موضوعه، ولا 

 في ذلك. يظهر وجه للتفكيك بين العبادات والمعاملات



 (249).....................الحادي عشر.....................الجزء  

والوجه في وقوعهم بهذا الفهم الخاطئ هو ما وقع في كلام جماعة منهم 

الش يخ الانصاري )قده( من التمسك بالقاعدة لثبوت خيار الغبن وحق الشفعة مع 

ان الضرر لا يكون في جميع موارد خيار الغبن، ل ن النس بة بين الضرر وثبوت 

الخيار هي العموم من وجه..الخ
1

. 

الضرر شخصي لا نوعي، اذ على القول بالنوعية فمعناه ان  كون والصحيح

حكم الوضوء مثلًا يرتفع دائماً عن المكلف اذ ما من حكم الا وفيه مكلف او 

مكلفين متضررين، فلو التزم بالضرر النوعي فلازمه رفع الحكم دائماً عن المكلف، 

 وهذا لا يقول به فاضل فضلًا عن عالم.

لضرر الشخصي لا النوعي، ففي كل مورد نشأ  والظاهر من الحديث هو ا

منه الضرر على المكلف يكون الحكم مرتفعاً دون ما لم ينشأ  منه الضرر اذ لا معنى 

 لرفعه بل الاطلاق يشمله.

ومع كون الحديث وارد للامتنان، ففي كل مورد يكون فيه امتنان على 

لا امتنان  الشخص فالحكم مرفوع والا فرفع الحكم عن شخص بلةاظ شخص اخر

 فيه، والحال نفسه في قاعدة لا حرج حيث الملحوظ الحرج الشخصي.

ويظهر من ذلك بعض الامور.. انه لا يجب على المكلف تدارك الضرر 

وقع التلف عليه الا باحد الاس باب  نالواقع على الغير، بأ ن يتحمل خسارة م

ذلك من جهة ان المذكورة في بابه، ولا بأ ن يتحمل الضرر ليدفعه عن غيره، كل 

الحديث وارد في مقام الامتنان، نعم ليس له ان يدفع الضرر من نفسه بتوجيهه 

 الى الاخرين.

 

                                                 
1

 .230ص 3( المصباح ج 



 (250........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

هل يشمل حديث لا ضرر الاحكام العدمية او هو مختص بالاحكام 

 الالزامية الوجودية؟
 

فيه قولان: بعد ان كان مرادهم من شمولها للاحكام العدمية هو وضع حكم 

 ريًا كما يس تفاد من رفع حكم ضرري.يكون عدمه ضر 

فقد ذهبت مدرسة المحقق النائيني )قده( الى عدم الشمول وقد اس تدلت 

ما الى  ما الى قصور في المقتضي وعدم الاطلاق فيها وا  على المنع الى احد امرين ا 

 وجود المانع وهو ما عبرت عنه بلزوم فقه جديد.

 الاول بوجوه.. ويمكن تقريب

حديث لا ضرر ناظر الى الاحكام الشرعية المجعولة من الاول منها: ان 

قبل الشارع وعدم الحكم ليس مجعولًا ليشمله اطلاق الحديث، فالقاعدة قاصرة عن 

ن كان ضرريًا اذ الماخوذ في موضوعها الحكم الضرري لا الاعم  شمول عدم الحكم وا 

 منه ومن عدم الحكم الضرري.

بعدم تمامية ما ذكر لا على  من قبل صاحب البحوث )قده( واجيب عنه

 تفسيرنا للنفي في لا ضرر ولا على تفسير المحقق النائيني )قده(.

اما على الاول: ل ن النفي منصب على الاضرار الخارجية وقد خرج عن 

اطلاقها بالمقيد كالمتصل، كالضرر غير المرتبط بالشارع ولا يس تطيع الشارع بما هو 

ا عداه تحت الاطلاق سواءً اكان من جهة حكم شارع ان يرفعه او يضعه فيبقى م

الشارع او عدم حكمه كالترخيص من قبله ولا دليل على تقييد اطلاقه بالضرر 

الناشئ من جعل الحكم الشرعي ليكون مختصاً به وغير شامل للضرر الناشئ من 

 عدم جعل الحكم.



 (251).....................الحادي عشر.....................الجزء  

كم واما الثاني: فل ن المحقق النائيني )قده( جعل مفاد الحديث نفي الح

الضرري أ ي نفي تشريعي للضرر، ومن الواضح ان لفظ الحكم غير وارد في لسان 

الحديث ليس تظهر اختصاصه بالضرر الناشئ من الجعل الشرعي، والنفي 

التشريعي للضرر كما يناسب الحكم الناشئ منه الضرر كذلك يناسب نفي 

لى الترخيص الناشئ منه الضرر؛ فلا موجب لافتراض ان الحديث ناظر ا

بل هو ناظر الى  -بالمعنى الاصولي -خصوص الجعل والحكم الشرعي المجعول

مطلق الموقف الشرعي المسبب للضرر فينفيه بلسان النفي والنفي التشريعي كما 

يناسب الضرر الناشئ من جعل الحكم من قبله كذلك هو يناسب الضرر الناشئ 

 من عدم جعل الحكم من قبله.

)حفظه الله(: بأ ن عدم الحكم بما هو عدم لا الش يخ الفياض  وناقش فيه

يمكن ان يكون منشأ  للضرر واس ناده الى الشارع عنائي، ل ن الحكم بيد الشارع، 

فاذا لم يجعل الحكم فعدم جعله لا يكون مستنداً اليه بل هو من باب ان ارتفاع 

لةديث النقيضين لا يمكن فاذا لم يكن عدم الحكم مستنداً اليه فلا يكون مشمولًا ل

ن كان منشأ ً للضرر.  وا 

هذا مضافاً الى انه بنفسه لا يصلح ان يكون منشأ  للضرر ايضاً، ل ن الامر 

العدمي لا يصلح ان يكون منش ئاً للامر الوجودي، ولا فرق في ذلك بين ان 

يكون مفاد الحديث نفي الضرر التكويني بنفي منشأ ه او يكون مفاده نفي الحكم 

 التقديرين فعدم الحكم بما هو لا يكون مستنداً الى الضرري تشريعاً وعلى كلا

 الشارع، ولا يصلح ان يكون منش ئاً للضرر.

نعم لو حكم الشارع بالعدم بحكم لزومي كان حاله حال جعل الحكم اللزومي 

الا ان الشارع لم يحكم بعدم الحكم وانما لم يجعله، فاذن عدمه امر قهري لاس تةالة 

ا جعل الس يد الاس تاذ )قده( ان عدم جعل الحكم في ارتفاع النقيضين، ومن هن



 (252........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

مورد قابل للجعل يرجع الى جعل عدمه، فاذا كان جعل العدم ضرريًا كان مرفوعاً 

بالحديث ولكن تقدم ان عدم الجعل لا يرجع الى جعل عدمه حتى يكون مستنداً 

الى الشارع
1

. 

 وهذه المناقشة مدفوعة:

مستنداً الى الشارع مع فرض كون اولًا: كيف لا يكون عدم جعل الحكم 

 جعله مستنداً اليه اذ القدرة متساوية بالنس بة الى الطرفين.

وثانياً: ان الماخوذ في العنوان ليس هو العدم كي يصح قوله بأ ن عدم الحكم 

بما هو عدم لا يمكن ان يكون منشأ  للضرر، بل العدم المضاف الى الجعل أ ي عدم 

عل الى جعل العدم كما ذكره.. وبعبارة اكثر الجعل، وحيث لا يرجع عدم الج

ن كان عدمياً، كما هو المفروض  ايضاحاً: ان مفاد الحديث نفي المجعول الضرري وا 

في عنوان المسأ لة، من شمول الحديث للاحكام العدمية أ ي المجعولات العدمية، 

 اذا كانت ضررية.

الشارع  ومن هنا يتضح ان الاس تدراك الذي ذكره بالقول )نعم لو حكم

بالعدم بحكم لزومي.. الخ( ولا معنى للحكم بالعدم اذ العدم ليس بشيء ليحكم 

بلزومه، نعم ابقاؤه على ما هو عليه يعطي مفاد النهيي، كقوله لا تشرب الخمر 

مثلًا، حيث يقال بأ ن العدم من الاول واراد هذا بلسان عدم قطعه وابقائه على 

جعلًا للعدم بل هو جعل للالزام بابقاء ما هو عليه، ومن الواضح ان هذا ليس 

 العدم لا بالعدم.

ن المنفي ليس خصوص المجعولات  ولو سلمنا بأ نه لا يمكن جعل العدم، فا 

بل مطلق ما يتدين به ويعامل عليه في الشريعة وجوديًا كان او عدمياً فكما انه 

                                                 
1

 .367ص 11( المباحث ج 



 (253).....................الحادي عشر.....................الجزء  

يلزم  يجب في حكمة الشارع نفي الاحكام الضررية لذلك يجب جعل الاحكام التي

 من عدمها الضرر.. ذكره الش يخ الانصاري )قده(.

 قال في العناية: ان الاحكام العدمية على قسمين..

الاول: ان يكون المقصود منها حكم الشارع بعدم التكليف او الوضع، وفي 

هذا القسم لا يبعد جريان القاعدة نظراً الى كونها ناظرة الى مطلق ما للشارع من 

جوديًا او عدمياً، وأ ن الحكم بالعدم حكم ايضاً، فكما ان حكمه الحكم سواءً كان و 

بالتكليف او الوضع اذا صار ضرريًا فينفى بالقاعدة فكذلك حكمه بعدم التكليف 

 او الوضع في مورد خاص اذا صار ضرريًا فينفى بها.

الثاني: يكون المقصود منها مجرد عدم جعل الشارع بالتكليف او الوضع وفي 

لا وجه لجريان القاعدة ل ن معنى نفي عدم الحكم بالقاعدة هو اثبات هذا القسم 

الحكم بها وهو كما ترى ضعيف فا ن القاعدة مضروبة لنفي الاحكام الضررية ولو 

 كانت عدمية لا لاثبات الاحكام التي لولاها لزم الضرر.

: ان حكم الشارع بعدم التكليف او الوضع يرجع الى ويلاحظ على ما ذكره

الترخيصي او الاباحة، ل ن الحكم بالعدم معناه عدم الالزام، ومجرد عدم  الجعل

الالزام ليس بحكم ليكون مشمولًا للقاعدة التي اخذ في موضوعها النظر الى 

المجعولات الشرعية، والحكم بالعدم يرجع الى عدم الحكم ليس غير، فيكون القسم 

 الاول هو الثاني بتغيير العبارة.

التكليف او الوضع يعني خلو بعض الوقائع من الحكم،  وعدم احدهما من

ما نقص في الشريعة او اهمال منها لبعض الوقائع، اللهم الا اذا اريد  ومعنى ذلك ا 

 من عدم الحكم الترخيص ولا معنى لشمول القاعدة لو اريد هذا المعنى.



 (254........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن كان معقولاً الثاني منها  : ان نفي الترخيص يعني نفي نفي الحكم، وهو وا 

فلسفياً او منطقياً ويعطي معنى الاثبات، ولكنه خلاف المرتكز العرفي والطبع 

 الاولى للعرف بحيث لا يستساغ اس تفادة الاثبات من لسان النفي.

ما بلةاظ وجوده واجيب عنه : ان النفي في الحديث منصب على الضرر ا 

و الموقف الخارجي التكويني او بلةاظ وجوده التشريعي بعد تطبيقه على سببه وه

الشرعي، فلا يلزم من شمول اطلاق الحديث للموقف الشرعي الناشئ من عدم 

الحكم توجه النفي على النفي بحسب المدلول الاس تعمالي للكلام
1

. 

وبعبارة اخرى: انصباب النفي على الاعم من الوجود الخارجي للضرر 

ومن عدم والوجود الشرعي بعد تطبيقه على موقف الشريعة من الحكم الضرري، 

 الحكم الضرري فلا يلزم بحسب اس تعمال الكلام توجه النفي على النفي.

الش يخ الفياض )حفظه الله(: قد ظهر مما تقدم، فا ن عدم الحكم  وعلق عليه

اذا كان مستنداً الى الشارع بأ ن يحكم الشارع بالعدم، فهو يرجع الى ما ذكره الس يد 

كم الوجودي واخرى يجعل الحكم الاس تاذ )قده( من ان الشارع تارة يجعل الح

العدمي، فاذا كان حكم الشارع بالعدم ضرريًا فلا محالة يكون مرفوعاً بلا فرق بين 

ان يكون منشأ  الضرر حكم الشارع بوجود الحكم او حكمه بعدمه فعلى كلا 

 التقديرين فهو مرفوع بمقتضى اطلاق الحديث.

ير مشمول للةديث باعتبار واما اذا لم يكن عدم الحكم مستنداً اليه فهو غ

انه غير مربوط به ولا يكون مصداقاً لموقف الشارع، فاذا لم يجعل الشارع حكماً في 

مورد لسبب من الاس باب فعدم جعله لا يكون مستنداً اليه الا عناية ل ن عدمه 

امر قهري باعتبار انه نقيض الجعل فاذا لم يتحقق الجعل فهو ضروري لاس تةالة 

 ين.ارتفاع النقيض

                                                 
1

 .492ص 5( بحوث في علم الاصول ج 



 (255).....................الحادي عشر.....................الجزء  

واما ما ذكره )قده( من ان النفي في الحديث منصب على عنوان الضرر 

بلةاظ وجوده التشريعي بعد تطبيقه على سببه وهو الموقف الشرعي ولا يكون 

النفي فيه متجهاً الى النفي، فلا يمكن المساعدة عليه، ل ن منشأ  الضرر اذا كان 

وهو نفي النفي، ل ن مفاده النفي عدم الحكم فلا محالة يكون النفي فيه متجهاً اليه 

ومتعلقه قد يكون الوجود وقد يكون العدم
1

. 

فالمفروض شمول  -أ ي وجود حكم بالعدم -: انه اذا كان متعلقه الوجودوفيه

القاعدة له على ما قاله الش يخ نفسه، بالقول قبل ذلك: نعم لو حكم الشارع بالعدم 

ولكنه نفى الصغرى وأ ن الشارع لم  بحكم لزومي كان حاله حال جعل الحكم اللزومي،

 يحكم بعدم الحكم وانما لم يجعله.

هذا مضافاً الى ان الجواب متوجه الى جعل الاحكام الشرعية، مع ان 

الحديث ناظر الى مطلق الموقف الشرعي المسبب للضرر، حيث ينفيه بلسان 

 نفي الضرر.

لى الله عليه : انه قد يتمسك بكلمة )في الاسلام( في قوله صالثالث منها

وأ له )لا ضرر ولا ضرار في الاسلام( بتقريب ان عدم الحكم ليس من الاسلام 

ن الاسلام عبارة عن الاحكام المجعولة في الشريعة المقدسة المتمثلة بالكتاب  فا 

 والس نة.

 واورد عليه بعض المحققين )قده( بـ:

ولهذا لا اثر اولًا: عدم ورود كلمة )في الاسلام( الا في رواية غير معتبرة 

 لها.

                                                 
1

 .369ص 5( المباحث الاصولية ج 



 (256........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وثانياً: مع الاغماض عن ذلك وتسليم ورود هذه الكلمة في بعض الروايات 

المعتبرة الا ان المراد من الاسلام مجموعة من المواقف المعينة المحددة في الشريعة 

 المقدسة سواءً اكانت وجودية ام عدمية الزامية او ترخيصية.

س بة الى الاحكام العدمية وهكذا يتضح تمامية الاطلاق للةديث بالن 

ايضاً 
1

. 

ن كانت لم ترد في الروايات المعتبرة واجيب عنه : ان كلمة )في الاسلام( وا 

الا انها واردة في رواية غير معتبرة وهذه الكلمة مطوية في جميع الروايات ل ن لا 

ضرر حيث انه صدر من الشارع فلا محالة يكون في الشريعة الاسلامية، ولا 

عنها، ضرورة ان النفي في الحديث متجه الى الاحكام الشرعية  يكون خارجاً 

 المجعولة في الدين الاسلامي.

واما ما ذكره )قده( من ان الاسلام عبارة عن مجموعة من المواقف المعينة 

ن كانت ضررية في مورد  ن كان صحيةاً، وحينئذٍ فا  المحددة من قبل الشارع وا 

ين ان يكون ذلك الموقف وجوديًا او فهيي مرفوعة بحديث لا ضرر، بلا فرق ب

عدمياً، فا ن العدم اذا كان مستنداً الى الشارع بأ ن يحكم الشارع به وكان ضرريًا 

 فلا محالة يكون مشمولًا للةديث.

ولكن ان كلام المحقق النائيني )قده( ليس في عدم الحكم اذا كان مستنداً 

نقيضه، ولا يكون مستنداً الى الشارع بل كلامه في عدم الحكم الذي هو بديله و 

 الى الشارع ولا يصلح بما هو عدم ان يكون منشأ  للضرر.

والشاهد عليه توجيه كلام المحقق النائيني )قده( بأ ن المراد من عدم الجعل 

 جعل عدمه كما عن الس يد الخوئي )قده( وقد مر ان التوجيه بعيد.

                                                 
1

 .492ص 5( بحوث في علم الاصول ج 



 (257).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وبالمسامحة امر  عرفاً  -عدم الالزام -بأ ن الاباحة والترخيص وقد يوجه ذلك

ن كان بالدقة عدمياً، او بالقول بأ ن الاباحة الشرعية حكم وجودي  وجودي وا 

 كباقي الاحكام فترتفع بالقاعدة.

ن الاباحة الاصلية او الترخيص ليس حكماً وجوديًا بل هو مجرد عدم  فا 

الالزام )وهي ثابتة قبل الشرع والشريعة فهيي ليست بحكم شرعي( ل ن المجعول انما 

هو الاحكام الشرعية الالزامية التامة او الناقصة واما الاباحة فهيي ثابتة من 

الاول فلا موجب لجعلها بل هو لغو
1

. 

 على كلاميهما من المجيب  والمجيب عليه.. ويلاحظ

ن الاسلام والمسلمين اولى من  اولًا: ان كلمة )في الاسلام( هي للتاكيد وا 

 م المجيب الشهيد )قده(.غيرهم بنفي الضرر، وهذا وارد على كلا

وثانياً: ان ما ذكره المجيب عنه من عدم اس ناد الاباحة الى الشارع غريب 

ن الشارع بمجرد اتخاذه الموقف من ابقائها فهو قد اس ندها اليه، لا انها غير  فا 

 مستندة اليه ليقال بخروج عدم الحكم من اطلاق الحديث.

، وأ نه امر وجودي او عدمي بمعنى وثالثاً: ان ظاهر كلام المجيب في المجعول

عدم الالزام، فيما كلام المجيب عنه ظاهر في الجعل ولهذا قال بأ ن جعل الاباحة 

نه لا موجب لجعلها مع ثبوتها قبل الاسلام.  لغو، فا 

ومن هنا يمكن ايقاع التصالح بين القولين، فمن نظر الى المجعول فهو قد 

لشمول، ومن نظر الى الجعل قال بعدم يكون وجوديًا وقد يكون عدمياً، فقال با

 الشمول لكون العدم لا يقبل الجعل وانتسابه الى الشريعة ليس بصحيح.

وعدم الجعل مبني على ان الجعل للتاسيس لا للاعم منه ومن الامضاء، 

وقد تقدم منا ما يفيد الثاني لا الاول، فالاباحة ايضاً مجعولة ولو بوس يلةالامضاء، 

                                                 
1

 .371ص 11( المباحث ج 



 (258........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لزام، ولذا قال المجيب ان الترخيص ليس حكماً وجوديًا بل هو وهي تعني عدم الا

مجرد عدم الالزام، فهو لم يقل ليس حكماً بل ليست حكماً وجوديًا، ويعني هو 

 حكم عدمي، ونظرة الى المجعول وأ نه ليس بالزامي.

الامر الثاني: ما ذكره المحقق النائيني )قده( من ان شمول حديث لا ضرر 

 م منه تاسيس فقه جديد وقد ذكر توضيةاً لذلك فرعان:لعدم الحكم يلز 

الفرع الاول: ان عدم ضمان المتلف للمال التالف ضرري بالنس بة الى 

المتلف منه، مع انه لا يمكن ان يكون مشمولًا لاطلاق الحديث وقد قرّب ذلك 

 بامرين..

ن الاول منهما: ان مفاد الحديث هو نفي الضرر لا انه يثبت التدارك والضما

 تدارك للضرر.

الثاني: انه لو شمل الحديث لعدم الضمان في المقام لكان شاملًا لعدم الضمان 

في حال التلف السماوي ايضاً ل نه ضرري ل ن من تلفت داره بأ فة سماوية فعدم 

ثبوت الضمان له ضرر عليه، فيحكم له بالضمان ولو من بيت المال، فهذا مما لا 

 يمكن الالتزام به.

 بعض المحققين )قده( بعدة وجوه: عليه وقد علق

الوجه الاول: عدم اختصاص حديث الضرر بالضرر المالي والبدني بل هو 

شامل للضرر الحقي، أ ي الضرر الناشئ من قبل الحقوق العقلائية، وحيث ان 

الضمان حق عقلائي في موارد الضمان العقلائية، فعدمه ضرري ينفى بحديث 

 الضرر.

 ه ان الضمان هنا ليس تداركاً للضرر.. من احد جهتين:والمس تفاد من كلام



 (259).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ما من جهة ان الضمان  ما من جهة ارتكازية الضمان على المتلف عقلائياً، وا  ا 

ن كان بالدقة العقلية تدارك للضرر الا انه بالنظر المسامحي العرفي نفي له ولو  وا 

 بمرتبة من مراتبه.

ن كان الش يخ الفياض )حفظه الله(: ا هذا وعلق عليه ن حديث لا ضرر وا 

يعم الحقوق العقلائية الاعتبارية اذا ثبت امضاء الشارع لها لكي تصبح حقوقاً 

ضمان هو تدارك ما اتلفه من المال او لشرعية ايضاً، وعلى هذا فحكم الشارع با

البدن او الحق ل نه حكم ومصبه احد الامور الثلاثة المتقدمة، وكذلك الحال عند 

ما تلف المال او البدن او الحق في العقلاء، فا ن ال ضمان حكم عقلائي موضوعه ا 

 المرتبة السابقة وليس هو في نفسه حقاً بل هو ضمان للحق او المال او البدن.

وبعبارة: ان حق الضمان ليس حقاً ابتدائياً بل هو حق مجعول لتدراك 

ظر عن قطع النبالضرر وهو تلف المال او البدن او الحق لا انه في نفسه حق و 

 التلف والفوت في المرتبة السابقة.

وما ذكره من دعوى الدقية العرفية عهدتها عليه لوضوح ان المتبادر من 

الضمان عرفاً هو انه انما يكون لتدراك الضرر لا ان عدمه ضرري بل هو عدم 

 تدارك الضرر.

: بأ ن حق الضمان هو حق مجعول ابتداءً وحين فعلية ويمكن دفعه بالقول

عل بوقوع الضرر في الخارج هو تدارك للضرر، ومعنى ذلك ان هنا خلطاً هذا الج

بين الجعل الانشائي، والجعل الفعلي، فهو على الاول نفي للضرروعلى الثاني 

 تدارك للضرر، والمهم هو الاول لا الثاني.

ولو سلم عدم انطباق القاعدة على باب الضمان لكونه كما ذكر تداركاً للضرر 

فهذا لا يس تلزم عدم عموم القاعدة وشمولها للاحكام العدمية الترخيصية  لا نفياً له

كعدم حرمة الاضرار بالغير، ففي قضية سمرة كان التطبيق بلةاظ فقرة )لا ضرر( 



 (260........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لا )لا ضرار( فا ن الضرر ليس هو اصل الحق في الدخول بل جواز عدم 

ذانالاستيذان والترخيص فيه فيرتفع وتثبت حرمة الدخول بلا استي
1

. 

الوجه الثاني: انه لا مانع من ثبوت الضمان بالقاعدة، ولكن لا ملازمة بين 

ثبوته في المقام وثبوته بالتلف السماوي ايضاً، ضرورة انه لا يمكن فرض الضمان في 

 التلف السماوي.

وعلُق عليه: بأ نه لا يمكن اثبات الضمان بحديث لا ضرر ل ن مفاده نفي 

 عه والحديث لا يدل على التدارك.الضرر لا تداركه بعد وقو 

ومع الاغماض عن ذلك وتسليم ان الحديث يثبت الضمان اذا كان عدمه 

ضرريًا الا ان ما ذكره )قده( من انه لا موضوع للضمان في التلف السماوي حتى 

يمكن اثباته بالحديث، ضرورة ان الحديث انما يشمل الضمان اذا كان هذا عقلائياً 

ع، وحينئذٍ اذا كان عدمه في مورد ضرريًا كان مشمولًا ممضى من قبل الشار 

للةديث، واما في التلف السماوي فلا يتصور الضمان فيه حتى يقال انه حق 

 عقلائي مشمول للةديث.

غير واضح، بل هو تكرار لما يريده صاحب الوجه من عدم  وهذا الجواب

الجواب هو ان الموضوع للضمان في التلف السماوي، والوجه الذي ذكره صاحب 

التلف هنا ليس له انتساب الى الحكم الشرعي في المقام اصلًا وليس تداركه من 

بيت المال ارجاعاً له ونفياً للضرر بل مجرد فضل على من تلف منه المال واحسانٌ 

 عليه، وهو معنى عدم تصور الضمان في المقام.

ضمان لاثبات الاصفهاني)قده( كلام في تطبيق القاعدة في باب ال وللمحقق

 الضمان فيمن اتلف مال غيره سهواً مثلًا.

                                                 
1

 ..495ص 5( ذكره صاحب البحوث ج 



 (261).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وحاصل ما ذكره: ان القاعدة انما تنفي اطلاق الحكم الضرري كوجوب 

الوضوء اذا اس تلزم الضرر لا الحكم الذي يكون من اصله ضرريًا، وعدم الضمان 

في مورد التلف اصله ضرري لا ان اطلاقه وقسماً منه ضرري لكي يرتفع بلا 

 ضرر.

أُجيب عنه: ان القاعدة ناظرة الى الشريعة ككل لا الى كل فرد فرد من و 

الاحكام مس تقلًا، ان دائرة عدم الضمان تتةدد بحدود دائرة الضمان فاذا كان 

الشارع قد حكم بالضمان في مورد الاتلاف العمدي فيكون موضوع عدم الضمان 

تلف اصلًا، وهذا ما لم يكن كذلك بأ ن تلف بلا عمد او بتلف سماوي او لم ي 

الحكم العدمي اصله ليس ضرريًا بل اطلاقه لصورة الاتلاف غير العمدي هو 

 الضرري فيرتفع بها.

وهذا مبني على افتراض ان دليل الضمان لا يشمل الاتلاف السهوي 

ويختص بالاتلاف العمدي، فاذا كان الضمان مختصاً بالاتلاف العمدي كان موضوع 

العمدي وله فردان احدهما عدم الاتلاف اصلًا، عدم الضمان عدم الاتلاف 

والاخر الاتلاف السهوي فاذن عدم الاتلاف في نفسه ليس بضرري، والضرري 

انما هو الفرد الاخر، ولهذا لا مانع من شمول القاعدة له، وتقييد دليله بالفرد غير 

 الضرري.

ما ل ن دليل الاتلاف مطلق لا يختص بالا تلاف وهذا المبنى غير صحيح، ا 

العمدي بل يشمل الاتلاف السهوي ايضاً، والمحقق الاصفهاني لا يظُهر منه 

 الاختصاص.

ولو سلم اختصاص دليل الضمان بالاتلاف العمدي وحينئذٍ فموضوع عدم 

ن كان هو عدم الاتلاف العمدي الا ان الظاهر منه عرفاً الاتلاف  الضمان وا 

المحمول لا الاعم منه ومن السالبة السهوي لا الاعم لظهوره في السالبة بانتفاء 



 (262........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

بانتفاء الموضوع لوضوح ان عدم الاتلاف اصلًا لا عمداً ولا سهواً خارج عن 

 الموضوع سلباً وايجابًا ولا كلام فيه.

وعلى هذا فلو اختص دليل الضمان بالاتلاف العمدي دون شموله للاتلاف 

ضرر على المتلف له، السهوي، فيقع الكلام حينئذٍ عن ان الاتلاف السهوي وهو 

والحكم بعدم الضمان ضرر عليه، وهل يمكن التمسك بالقاعدة لنفي هذا الحكم وهو 

عدم الضمان واثبات الضمان؟ لا يمكن ل ن هذا الحكم من اصله ضرري فلا يكون 

مشمولًا للقاعدة، فما ذكره بعض المحققين )قدهم( من التعليق على مقالة المحقق 

 تام.الاصفهاني )قده( غير 

وأ ن دليل الضمان لو كان مختصاً بالاتلاف العمدي ولا يشمل الاتلاف 

السهوي، فاذن لا محالة يشك في الضمان في موارد الاتلاف السهوي، وعلى هذا 

ن كان ضرريًا، الا ان هذا العدم لا يكون  فعدم الضمان على المتلف للمتلف له وا 

م، فاذا لم يكن مستنداً اليه، فلا مستنداً الى الشارع فالشارع لم يحكم بهذا العد

يكون مشمولًا للقاعدة كما هو واضح
1

. 

 ..وهذه الاجابات غير صحيةة

اما الاول: فمن الواضح ان المحقق الاصفهاني لا اقل مسلّم بعدم شمول دليل 

الضمان للاتلاف غير العمدي، بل يختص بالاتلاف العمدي، هذا اذا لم يكن 

عمدي، والا لو شمله والاتلاف السهوي، فلا معنى الدليل مختصاً بالاتلاف ال

 لاثبات الضمان بالقاعدة، اذ اثبات ما هو ثابت بدليله لغو.

هذا مضافاً الى ان صدق الاتلاف هو في مورد العمد ولا يشمل السهو 

نعم لو كانت القاعدة هي قاعدة التلف لشملهما معاً وحينئذٍ لا حاجة الى البحث 

 سأ لة باثبات الضمان في حال التلف السهوي لا الاتلاف.وينبغي ان تعنون الم 

                                                 
1

 .391-390ص 11( المحاضرات الاصولية ج 



 (263).....................الحادي عشر.....................الجزء  

اما الثاني: وهو كون الظاهر من موضوع عدم الضمان هو الاتلاف السهوي 

دون الاعم منه ومن عدم الاتلاف، فعدم انحصار الامر بهما، بل بهما مع التلف 

بأ فة سماوية، فهو ايضاً تلف، وحينئذ فالتلف له فردان احدهما ضرري وهو 

لتلف السهوي والاخر غير ضرري وهو التلف السماوي، وحينئذ يكون المنفي ا

 هو اطلاقه لا اصله.

واما الثالث: فل ن المسأ لة تتعلق بموقف الشريعة ككل لا خصوص ما 

يتعلق بحكمها الشرعي، لكل فرد من الاحكام مس تقلًا اذ المطلوب هو موقف 

 ماوي.الشريعة من هذا التلف الذي له فردان، سهوي وس

نعم ما ذكره الس يد الشهيد من شمول العدم، لعدم التلف اصلًا لا معنى له 

لخروجه عن الموضوع اساساً ولا كلام فيه، فيكون الحق مع الش يخ الفياض، 

ولكنه ذكره والتلف السهوي، فصار الى النتيجة المذكورة في جوابه، ونسي التلف 

عمدي، والباقي هو كل تلف، بأ فة سماوية، ل ن الخارج هو خصوص الاتلاف ال

 لقاعدة او لا؟بافعدم ضمانه ضرر يرفع 

الفرع الثاني: وهو انه هل يمكن التمسك بالقاعدة لاثبات الطلاق للزوجة اذا 

 تضررت من الزوج بسبب عدم الانفاق عليها عصيانًا او كان معسراً؟

، حيث ذهب المحقق الخوئي )قده( الى ان قاعدة لا ضرر لا نفيه وجها

ن قلنا بعموم ت  ثبت ولاية الطلاق للزوجة او وليها وهو الحاكم الشرعي حتى وا 

 القاعدة للاحكام العدمية، )وقرّبه(: بان الحديث لا يشمل هذه المسأ لة لامرين..

 الامر الاول: عدم المقتضي للشمول.

 الامر الثاني: وجود المانع على تقدير ثبوت المقتضي.

هنا اموراً ثلاثة يحتمل ان تكون منشأ  فقد ذكر )قده( انه  اما الاول

 للضرر..



 (264........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 ( امتناع الزوج عن الانفاق على زوجته.1

 ( الزوجية.2

 ( الطلاق بيد الزوج.3

هو منشأ  وقوع الضرر على الزوجة، واما الاخران فليسا  والاول

بضرريين، وعلى هذا فالضرر ليس من قبل الشارع المقدس حتى يكون منفياً 

ت الولاية لها او تتولى على الطلاق فهو تدارك للضرر الواقع بالقاعدة، واما ثبو 

عليها، والحديث لا يشمله فالمقتضي للشمول في نفسه قاصر ولا يمكن الاس تدلال 

ن قلنا بعموم  على ثبوت الولاية للفقيه على الطلاق في المقام بحديث الضرر، وا 

 القاعدة للاحكام العدمية.

بعد فرض تحقق المقتضي، وهو وقوع التعارض : وهو وجود المانع واما الثاني

ن الضرر الواقع على الزوجة معارض بالضرر الواقع على الزوج، فا ن ولاية الحاكم  فا 

الشرعي على الطلاق ضرر على الزوج من جهة انها تمنع سلطنته على الطلاق، 

 فلهذا تسقط القاعدة من جهة المعارضة فلا تشمل المورد.

عن الانفاق هو اقدام على الضرر فلا يكون  ودعوى ان امتناع الزوج

 مشمولًا للقاعدة حتى يتعارض بالضرر الواقع على الزوجة.

مدفوعة، بأ نه لم يقدم على ايقاع الضرر على نفسه بل اقدم بايقاع الضرر 

 على الزوجة.

الش يخ الفياض )حفظه الله(: بأ ن العدم هنا غير مستند الى  وعلق عليه

ريًا رفعه بالقاعدة بل العدم هنا هو النقيض والبديل أ ي الشارع حتى اذا كان ضر 

 الامر القهري غير المستند الى الشارع، فلا يكون مشمولًا بالقاعدة.



 (265).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وعلى هذا فا ن اريد بعدم ثبوت الولاية للفقيه على الطلاق العدم البديل 

ن اريد بالعدم عدم  فلا يصلح ان يكون منشأ  للضرر حتى تشمله القاعدة، وا 

 ا عند الشارع حيث حكم بالعدم فهو مشمول بالقاعدة.ثبوته

ولكن مع ذلك لا تجري القاعدة حتى على الشق الثاني المتقدم ل ن الضرر 

الواقع على الزوجة قد وقع ولا يمكن رفعه من جهة عدم انفاق الزوج عليها، 

والطلاق هنا ليس رافعاً لهذا الضرر بل هو تدارك له وتخليص الزوجة من 

 الزوج، ومفاد القاعدة ليس هو تدارك الضرر بل نفيه.سلطنة 

 وجوابه ما تقدم منا

المحقق الس يد الشهيد الصدر )قده(: ان عدم جواز الطلاق اذا  وقد اجاب

كان ضرريًا فمعنى ذلك هو ابقاء الزوجية مع اعسار الزوج، وبقاؤها ضرري، فاذا 

ان الاجماع كان ضرري فهو ناشئ من بقاء هذا الحكم الوجودي، وحيث 

والضرورة الفقهية قد دلنا على ان الزوجية لا ترتفع الا بالطلاق في غير موارد 

خاصة منصوصة دلت على ثبوت الخيار لكل من الزوجين في حال عيوب خاصة 

ية على الطلاق للزوجة لافي الاخر، وحينئذٍ تدل القاعدة بالملازمة على ثبوت الو

اذا كان عدم الانفاق على الزوجة لاعسار  او لوليها وهو الحاكم الشرعي، هذا

 الزوج.

واما اذا كان قادراً على الانفاق ولكنه لا ينفق عصيانًا وتمرداً فهنا يمكن 

التمسك بالفقرة )لا ضرار( بالتقريب المتقدم شرحه اذا لم يمكن اجباره على الانفاق 

فايضاً يثبت الحكم بالطلاق للةاكم الشرعي على الاقل
1

. 

ان معنى لا ضرار هو الضرر المتعمد، والزوج في مفروض  وقد تقدم

المسأ لة لم ينفق عليها متعمداً وظلماً مس تغلًا حقه في بقاء الزوجية، ولكن بقاؤها 

                                                 
1

 .494ص 5( بحوث من علم الاصول ج 



 (266........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

والحال هذه ضرر على الزوجة، ورفعها مباشرة بالقاعدة خلاف الاجماع والضرورة 

ع الزوجية بالطلاق الفقهية والتسالم بين الاصحاب، وعليه فتدل القاعدة على رف

 بالملازمة.

بعدم امكان الاعتماد على دعوى  الاجماع في المسأ لة اذ اثباته  وقد نوقش

دونه فرط القتاد، وكلام المناقش طويل لا حاجة للدخول في تفاصيله، والتتبع في 

كلمات فقهاء الفريقين يثبت عدم ثبوت الاجماع في المسأ لة، قال صاحب الشرائع 

الزوج عن النفقة هل تتسلط على الفسخ، فيه روايتان اشهرهما انه  )لو تجدّد عجز

ليس لها ذلك، وعقبه صاحب الجواهر بقوله ))لا بنفسه ولا بالحاكم وفي المسالك 

انه المشهور((
1

. 

، بعدم الانفاقالفياض عن تفريقه بين الاخبار والتمرد عن  واجاب الش يخ

تمسك بجملة لا ضرر في الحديث ل ن الفرق اذ على كلا التقديرين لا مانع من ال 

منشأ  الضرر هو عدم الانفاق على الزوجة وعدم اداء حقها سواءً اكان عن عجز او 

عن تمرد وعصيان ل ن تمرده وعصيانه لا يمنع عن الحكم بضمانه لنفقتها بمقتضى 

القاعدة اذ في عدم الضمان ضرر عليها فالقاعدة تنفي عدم الضمان مباشرة وتثبت 

 بالالتزام. الضمان

ثبات الضمان لها بالقاعدة لا يفيدها في شيء بعد فرض تمرده ا: ان وفيه

وعصيانه عن الانفاق الواجب، والذي يفيدها هو تسلطها على الطلاق بنفسها او 

 بالحاكم، وهذا المقدار من ثبوت الضمان لها غير مجد.

ق الذي والفرق واضح من جهة ان اعساره فيه انتساب الحكم بعدم الانفا

هو ضرر عليها الى حكم الشارع ببقاء الزوجية، فيما يكون الانتساب لعدم الانفاق 

                                                 
1

 .105ص 30والجواهر ج 300ص 2( شرائع الاسلام ج 



 (267).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الى نفس الزوج لا من الزوجية وعدم الطلاق، وهذا لا ربط له بالولاية على 

 الطلاق.

هذا مضافاً الى ان اعتباره قد رفعت امرها الى الحاكم تطلب منه تطليقها 

ن امتنع عن الطلاق طلقها الح اكم ل نه ولي التمتع، بخلاف ما اذا كان عدم فا 

ن للةاكم تطليقها للحيلولة دون اس تمرار اضرار الزوج بها،  الانفاق بسبب تمرده، فا 

اذ للةاكم المنع عن الاضرار حدوثًا وبقاءً، وحال طلاقها من قبل الحاكم حال خللة 

لةاكم اجباره سمرة بن جندب حيث امر صلى الله عليه وأ له بقلعها، هذا كما ان ل

على الانفاق عليها في حال تمرده دونه في حال اعساره حيث تشير الروايات عليها 

 بالصبر على فقرة والا فلها طلب الطلاق منه او ترجع الى الحاكم الشرعي.

 على تقريب ثبوت الطلاق للةاكم.. وقد يعترض

ن نفس بأ ن عدم قيام الزوج بالانفاق على الزوجة ليس مسبباً توليديًا ع

لزوم العقد وبقاء الزوجة لينفى بالقاعدة اذ من المعلوم ان لاختيار الزوج دخل في 

 ذلك.

وهذا الاشكال مبني على ان الضرر المنفي هو عنوان توليدي لنفس الحكم 

 الشرعي كالاضرار فيكون الحكم الشرعي منفياً حيث يطبق عليه الاضرار.

ما ذكره الس يد الشهيد )قده( وقد مرت مناقشة هذا المبنى، والصحيح هو 

من الاس تدلال بفقرة )لا ضرار( ل ن بقاء الزوجية والحال هذه معناه اس تغلال 

حق الزوجية لتعمد الضرر على الغير، فهو تس بيب الى الضرر من قبل الشارع 

 فينتفى بالقاعدة.

ولولا الروايات الدالة على ان ازالة الطلاق لابد وأ ن تكون صادرة من 

مكن القول و الحاكم الشرعي، بعد فرض امتناع الزوج عن تطليقها ل  الولي وه

 تطليقها نفسها دون الرجوع اليه.ب 



 (268........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

يرفع الحكم الضرري، كما ويمكن الاس تدلال بالقاعدة في  وهذا التقريب

لغير الزوج على الطلاق  نةعي، بان يقال: بأ ن عدم جعل سلط اثبات حكم شر 

ر الزوجة فيس تكشف من القاعدة، وجود وازالة الزوجية تس بيب الشارع الى ضر 

هذا الحكم للةاكم، باعتبار ان الزوج ممتنع عن الطلاق وأ نه غير ممسك بمعروف 

حيث وظيفة الزوج كما هو المس تفاد من الادلة العامة احد امرين اما التسريح 

باحسان او الامساك بالمعروف، ويشهد له بعض الروايات
1

، واذا امتنع الزوج 

 ولو بمراجعة الحاكم يكون الاخير هو المتصدي للطلاق. عن الطلاق

ن قلت: لم لا يكون الحق بالطلاق بيدها دون الحاكم.  فا 

قلت: انه لا يكون بيدها مطلقاً ولو بجعل من الزوج كما يشهد له معتبرة 

محمد بن عيسى عن الباقر عليه السلام انه قضى في رجل تزوج امرأ ة واصدقته هي 

بيدها الجماع والطلاق، قال: خالفت الس نة ووليت حقاً  واشترطت عليه ان

2ليست باهله، فقضى ان عليه الصداق وبيده الجماع والطلاق وذلك الس نة
. 

ما  ما بيد الزوجة وما في الرواية يقتضي عدمه، وا  ومنه يعلم ان الطلاق ا 

ما بيد الحاكم فيكون له حق تطليقها.  بيد الزوج وهو ممتنع على الفرض، وا 

ضوء هذا التقريب يمكن الاس تدلال بالقاعدة في اثبات وجود حكم  وعلى

شرعي، وبه تمسك الس يد الطباطبائي وبـ)لا حرج( لهذا المدعى، وربما تمسك 

بعض الفقهاء لاثبات حق الفسخ للزوجة بناء على ارتكازية شرط الانفاق على 

ن نظر هؤلاء ليس الى رفع اللزوم بل لاثبات حق الطلاق  للةاكم. الزوجة، فا 

وبهذا يمكن اثبات حكم بالقاعدة فيما لو كان عدم ثبوته ضرريًا كما ويمكن 

 رفعه بالبيان المتقدم، وعليه يبقى الفرق بينهما.

 بعض المعاصرين بالقول.. وقد اشار اليه

                                                 
1

 .4من ابواب النفقات ح 7( الوسائل ب 
2

 .1ح 29( الوسائل ابواب المهور ب 



 (269).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ويلاحظ: ان بين رفع الحكم بـ)لاضرر( واثباته به فرقاً، فا ن الامر في الاول 

الحكم الموجب للضرر وهو ما يتوهم بسبب عموم او  واضح ل ن المفروض تعيّن 

اطلاق او غيرهما، ولكنه ليس كذلك في الثاني ل ن الحكم الذي يراد اكتشافه لا 

حكام، كما اشار الى ذلك من الايكون متعيناً غالباً لامكان رفع الضرر بجعل غيره 

منها  الش يخ الانصاري )قده( في خيار الغبن، فلا يمكن اس تكشاف حكم معين

 الا بمؤونة زائدة.

وفي المقام يدور الامر بين ان يكون الحكم المجعول لرفع الضرر هو حق 

الطلاق للةاكم عند وجود الشرائط التي منها مطالبة الزوجة بالطلاق، وبين ان 

يكون ثبوت هذا الحق لنفس الزوجة وبين ثبوت حق الفسخ لاحدهما، والفرق 

 قد يكون رجعياً فيكون للزوج حق الرجوع بين الفسخ والطلاق هو ان الاخير

في اثناء العدة اذا تمكن من الانفاق وهذا بخلاف الفسخ. وتعيّن احدها بحاجة الى 

يد بيانمز 
1

. 

: انه لا يمكن ان يكون الحكم المراد اثباته مجملًا ليحتاج الى ويلاحظ عليه

زوجية، لا اثبات حق اذ تعيّن بمزيد بيان، اللهم الا اذا قلنا بأ ن المطلوب هو رفع ال

رفعها يكون باحد امور، وبالتالي فا ن القاعدة تفيد النفي لا الاثبات على نحو ما 

ذكره، وانما تفيد اثبات حكم معين لا غير، ومجرد اختلاف الفقهاء فيما هو المس تفاد 

 منها اثباتًا لا يعني تعدده واجماله ليحتاج لمزيد بيان.

ن اثبات ذلك الحق لم يكن بالقاعدة لوحدها  ومع الاحتياج للبيان الزائد فا 

 بل بها وبالبيان الزائد، وهذا خلاف المقصود.

والحق ان نفي الحكم كما هو التقريب الاول، يعتبر مقدمة لاثبات حكم 

عقد الزوجية فلازمه التس بيب الى ضرر الزوجه،  -اخر، او يؤخذ انه لو لم يزل

                                                 
1

 .304السيستاني ص -( قاعدة لاضرر 



 (270........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لا غير، كي نحتاج لبيان الفرق بينهما على ما وبالتالي فالتقريبان هما تقريب واحد 

 ذكره.

 ..يبقى امران

الاول: ما ذكره المحقق الخوئي )قده( عند عرض تقريبه انه قال بأ ن الضرر 

الواقع على الزوجة معارض بالضرر الواقع على الزوج من جهة رفع سلطنته على 

 الطلاق، والقاعدة لا تشمل الضررين المتعارضين.

ن الصغرى غير سليمة، ل ن القاعدة لا تجري لتنفي ومع صحة الك برى فا 

الضرر الواقع على الزوج من جهة ان الضرر الواقع عليه بسبب اختياره وتمرده على 

الحكم الشرعي بوجوب الانفاق، وليس من جهة امتثاله للحكم الشرعي، فالضرر 

جهة تمرده الواقع عليه ليس من جهة الحكم الشرعي وتس بيبه الى تضرره بل من 

 وعصيانه فلا يكون مشمولًا للقاعدة.

واما من جهة انه لا امتنان فيه على الزوج، والقاعدة هي للامتنان عليه ل ن 

الضرر من جهة تمرده واقدامه على العصيان وعدم الانفاق، فلم يكن في تضرره 

امتنان عليه كي يكون مشمولًا للقاعدة، وبعبارة: هو من رفض امتنان الشارع 

 ليه، فلا يكون مشمولًا للقاعدة.ع 

 فما ذكره )قده( من عدم جريانها في المورد لتعارض الضررين غير تام.

الثاني: اس تخدام كلمة انشاء او تاسيس فقه جديد في كلام المحقق النائيني 

)قده( وهي كلمة اس تعملها الش يخ الانصاري كثيراً، فهل لها مضمون واضح او 

كلا لا ترجع لمعنى متحصل اذ لم يبين المقصود من هذه ترجع لمعنى صحيح مقبول؟ 

 الكلمة عند المس تعملين لها، وبالتالي فيحتمل ان يكون المراد بها احد امور..



 (271).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الاول: ان يكون المراد من الفقه الجديد فقه اخر غير الفقه المتدارس في 

دمية غير مدارس الفقه، فهذا مقطوع البطلان، ل ن جريان القاعدة في الاحكام الع

 الالزامية لا يوجب تاسيس فقه جديد مغاير للفقه المتدارس المعهود.

الثاني: انه يراد من الفقه الجديد الفتاوى الجديدة، فا ن هذا هو ديدن عملية 

الاس تنباط في كل عصر حيث تتوسع الفتاوى لبروز قضايا جديدة ومس تجدات 

س بفقه جديد بل هو امر حديثة تتطلب بيان الموقف الشرعي بازائها، وهذا لي

لابد منه، وهذا المعنى يناسب عالمية الاسلام وخاتمية التشريع ليسد كل 

الاحتياجات الطارئة على صعيد الحياة مهما كانت، ذكره وسابقه الش يخ الفياض 

 )حفظه الله(.

الثالث: ان يراد من تاسيس فقه جديد، هو الاحتكام الى قواعد اخرى 

والتي يعتمد عليها هذا الفقه الجديد يختلف في نتائجه  غير معروضة ولا مؤسسة،

عن الفقه السابق، فايضاً مما لا محذور فيه لو كانت هذه القواعد الجديدة قد 

اسست وفق مناهج للبحث والاس تدلال مقبولة، بل هو امر واقع ومس تمر في 

 الوقوع.

 ح.فالنتيجة ان ما ذكره المحقق المذكور لا يرجع لمعنى مقبول وصحي

 



 (272........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 هل تشمل القاعدة فيمن اقدم على الضرر او لا تشمل؟
 

والوجه في اثارة هذا التساؤل هو ما يظهر من كلمات الفقهاء بأ نهم قد 

اختلفوا في تطبيق القاعدة في موردين من موارد الفقه، ففي خيار الغبن ونحوه 

يما ذهبوا في مسأ لة قالوا بعدم الخيار اذا كان المغبون عالماً بالغبن وقد اقدم عليه، ف

من اجنب نفسه متعمداً وهو مريض لا يقدر على الغسل سقوط وجوب الغسل 

معللين ذلك بكونه ضرريًا والانتقال منه الى التيمم مع انه ايضاً قد اقدم على 

الضرر، وقد قالوا بأ ن القاعدة لا تشمل من اقدم على الضرر، وانها منفية في 

 ن تقرير ذلك بوجهين على الاقل.مورد الضرر المقدم عليه، ويمك

: ان مفاد الحديث هو نفي التس بيب الشرعي الى تحقق الوجه الاول

ولكن من دون اعمال الولاية على المكلف في كل  -كما بيُّن فيما س بق -الضرر

تصرف يوجب ضرراً عليه، كالوقف والابراء والصلح المحاباتي والبيع في المقام 

ين فرق، وعدم امضاء ما التزمه المكلف على نفسه ونحو ذلك، وبين هذين الامر 

من الضرر وسبب اليه عرفاً انما هو من قبيل الثاني دون الاول ل ن الثاني تحديد 

لما يحكم به العقلاء من ان كل مسلط على ماله، له ان يتنازل عنه مجانًا او بلا 

، فالحكم  عوض، فضلًا عن ان يتنازل عنه بعوض يعلم انه اقل قيمة منه، مثلاً 

الامضائي في ذلك احترام ارادة المكلف وسلطته على ماله وليس تس بيباً الى 

 الضرر عليه.



 (273).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وهذا حكم امضائي لو اقتضى )لا ضرر( نفيه لاقتضى نفي صحة المعاملة 

نية من اصلها مع ان التسالم عليه بينهم بل بين جميع الفقهاء من المذاهب ب الغ 

الها ايضاً الاسلامية هو صحة ذلك، وفي امث
1

. 

: ومن الواضح عدم شمول القاعدة لهذا النحو من الاحكام المنشأ  من اقول

قبل المكلفين لا من قبل الشارع، وانما الشارع قد امضى هذه الاحكام المعاملاتية، 

واجراها كما هي عند العقلاء من احترام ارادة المكلف فيما يتعلق بتصرفاته المالية، 

ن على اموالهم الا فيما موارد خاصة، من قبيل السفه او وفق قاعدة الناس مسلطو

 كون المعاملة سفهية.

اذ يمكن ان نسمي هذا تصرف فاعلي لا انفعالي، أ ي يفعله المكلف ويريده 

 لنفسه، وهو مما امضاه الشارع.

وعلى هذا المعنى يكون ذهاب المحقق النائيني )قده( من ان لا ضرر انما 

مسبباً توليداً عن الحكم، وهو انما يكون في حال كون ارادة ينفي الضرر فيما لو كان 

نه بعد فعلية  المكلف مغلوبة ومقهورة للحكم الشرعي، كما في الامر بالغسل، فا 

الجنابة تكون ارادته مقهورة للوجوب، واما في مسأ لة من يقدم على الغبن، فا ن 

كي يكون مضراً منتس باً صحة المعاملة لا تقهر ارادة المكلف على الاقدام على الغبن 

 اليه لا الى ارادة المكلف.

والارادة انما تكون مقهورة لو كانت منفعلة واما اذا كانت فاعلة فلا معنى 

 لقهرها، بل الامر دائر بين امضاؤها واقدامها وبين عدم امضائها وتحديدها.

وقد نوقش هذا الوجه للفرق المذكور عن المحقق النائيني )قده( بأ ن فيه 

نه اذا لوحظ جعل الحكم بوجوب الطهارة وصحة خل ط بين الجعل والمجعول، فا 

                                                 
1

 .270السيد السيستاني ص -( لا ضرر 



 (274........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

المعاملة الثابتان قبل تحقق موضوعيهما خارجاً فلا ارادة مقهورة لهذا الحكم في 

 الموردين.

ن لوحظ فعلية الحكم بعد تحقق الموضوع فالارادة مقهورة في كلا الموردين  وا 

نب كذلك هي مقهورة لصةة المعاملة فكما هي مقهورة لايجاب الطهور على المج 

ولزوم الوفاء بها على المتعاقد
1

. 

، ل ن المعاملة جعل من قبل المكلف واحترام لارادته وقد عرفت ما فيه

 وامضاؤها ليس قهراً لها كما هي في ايجاب الغسل.

الوجه الثاني: ما عن المحقق الاصفهاني )قده( من ان مفاد الحديث امتناني 

فع اللزوم في حال العلم بالضرر ونحوهاولا منة في ر 
2

 .. وتابعه الش يخ الفياض.

: بمنع ذلك بدعوى ان المنة مقتضية لحفظ العباد عن المضار واجيب عنه

 وأ ن هم اقدموا عليه، فلربما يندمون ويريدون الفسخ فيكون لهم مخلص عنه.

في اصل الوجه الس يد السيس تاني بدعوى ان الاقدام لا يختص  وقد تأ مل

 بصورة العلم بل يشمل مورده والظن والاحتمال.

ن الاقدام يصدق ايضاً في ما اذا كان ظانًا او محتملًا، ولكنه اوقع المعاملة  فا 

بما تحتوي عليه من اطلاق اصل الكلية حتى لحال ما بعد انشاء الفسخ وحصول 

ن كان ضرريًا، وا لدواعي الندامة، فهنا يصدق ايضاً انه اقدم على البيع اللازم وا 

 على الاقدام على الضرر لا تختص بثبوت العلم.

الجواب عنه، ل ن صدق )لا ضرر( على مثل هذه المعاملة انما  وقد ضعّف

هو بلةاظ قصر النظر الى مرحلة المعاوضة ولحاظ القيمة السوقية، واما اذا لوحظ 

عاملة مجموع الاغراض والدواعي فلا يصدق عليه هذا العنوان كثيراً، ل ن هذه الم

قد تس توجب له نفعاً ازيد كما لو كان الداعي على الشراء بثمن ازيد من القيمة 

                                                 
1

 .496ص 5( بحوث في علم الاصول ج 
2

 للسيستاني. -عن لا ضرر 54ص 1( تعليقة على المكاسب ج 



 (275).....................الحادي عشر.....................الجزء  

السوقية هو تكميل المال الناقص الموجود عنده، فما اشتراه بلةاظ كونه مكملًا 

للناقص تكون قيمته له ازيد من الثمن الذي اشتراه بكثير، وهكذا، فبملاحظة هذه 

لى الضرر بنفسه، فلا معنى للمنة عليه برفع الجهة وغيرها لا يصدق الاقدام ع

 اللزوم، وبذلك يظهر صحة قول المشهور من عدم ثبوت الخيار مع الغبن.

: ان ما تخيل كون الاقدام على المعاملة الغبنية اقدام على الضرر وبالجملة

ليس كذلك، بل انه لا معنى للاقدام على الضرر الا للسفيه، ومن هنا فالمعاملة 

ليست بصحيةة، أ ي ان الشارع قد رفع امضاؤه لها بخلاف المعاملات السفهية 

ن القصور على تفاوت العوضين يوصف المعاملة بذلك، مع ان الغرض  الاخرى، فا 

المعاملي للمتعاملين لدواعي مختلفة واغراض متعددة، وفي النتيجة لا يقدم عاقل 

، وهذا امر جار عند كل على الاضرار بنفسه، الا اذا وجد انه ينتفع بهذه المعاملة

 العقلاء.

ن اصل العنوان، وهو الاقدام على الضرر لا موضوع له الا  ومن هنا فا 

عند السفيه او المختل، ومن هنا فمعاملته غير صحيةة، لا انها صحيةة ويثبت له 

 الخيار.

منع الاقدام على الضرر، هو ان الشخص في حالة الغبن انما  وقد يقرب

المعاملة، والشارع يحكم علها بحكمين، احدهما امضائي يرتبط يقدم بانشائه اصل 

باصل المعاملة، وهو الصةة، وحكم اخر تاسيسي فيما يتعلق ببقائها وهو اللزوم 

وعدم حق الفسخ، فاللزوم حكم مجعول ابتدائي من قبل الشارع وليس منشأ  

ماً، اذ بالمعاملة حتى يكون الضرر اللازم من جهته مقدماً عليه، وهذا ليس تا

مقصود المنشئ هو التبادل الحقيقي الجدي، والمفروض انه قد اقدم عليه مع علمه 

ن كان في حدوث المعاملة وصحتها ولكن التعامل قد  ان فيه ضرراً عليه، فالضرر وا 

سد على نفسه باب الرجوع للتخلص من الضرر في صورة الندامة، وحكم الشارع 



 (276........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 كحكمه بالصةة حكماً امضائياً اقراراً للمكلف باس تقرار المعاملة باللزوم ليس الا

على جميع ما يحتوي عليه انشاؤه حيث يكون المنشأ  هنا مطلقاً من جهة كون ما 

انتقل اليه اقل مما انتقل منه بحسب القيمة السوقية وعدم كونه كذلك، ل ن مفاد 

لها الى الطرف البيع الغبني هنا هو انشاء قطع العلقة الثانية بينه وبين ماله وانتقا

 الاخر مطلقاً.

وقد ناقش ش يخنا الفياض ما اجاب به الشهيد الصدر الاول عن  هذا

مقالة المحقق النائيني حيث فرق بين الموردين، ففي الغسل ارادة المكلف مقهورة 

لوجوب الغسل بغض النظر عن القاعدة، واما في البيع الغبني فا ن ارادته تبقى 

المعاملة والالتزام بها وما بين فسخها، فهيي ليست  على حد سواء ما بين امضاء

نممقهورة للزوم العقد، فالاقدام هنا على الاضرار  ا يكون منتس باً اليه لا الى ا 

 الحكم الشرعي.

وجواب الشهيد بعدم الفرق بين الموردين، وانه لا فرق بينهما لا في مرحلة 

ة في كلا الموردين، فهيي كما الجعل ولا في مرحلة المجعول، وأ ن ارادة المكلف مقهور

تكون مقهورة لايجاب الغسل كذلك هي مقهورة لصةة المعاملة ولزوم الوفاء بها 

 على المتعاقدين.

ن كان كذلك في نفسه وبعنوان اولي، الا انه قال الش يخ : ان الامر وا 

ن المغبون اراد البيع  ليس كذلك بعنوان ثانوي وهو عنوان الاقدام على الضرر، فا 

 مع علمه انه مغبون فيه، وهذه الارادة ليست مقهورة للزوم هذا البيع بل الغبني

ذن لزوم المعاملة  هو اراد البيع سواءً اكان لازماً ام جائزاً ل نه لا يريد فسخه، فا 

وعدم لزومها على حد سواء بالنس بة الى ارادة المكلف، فكيف تكون ارادته 

ري القاعدة فيه لعدم الارفاق مقهورة للزومه ووجوب الوفاء به ولهذا لا تج

 والامتنان.



 (277).....................الحادي عشر.....................الجزء  

واما الاقدام على الجنابة مع العلم بأ ن الغسل ضرري عليه فهو اقدام على 

الضرر بنظر العرف، فاذا كان اقداماً عليه فلا يكون مشمولًا للقاعدة اذ لا ارفاق 

رق بين في رفع وجوبه عنه ولا امتنان ل نه اقدم عليه عالماً ملتفتاً وعلى هذا لا ف

المسأ لتين
1

. 

والحق مع الش يخ الفياض بكون ارادة المكلف غير مقهورة في البيع الغبني 

ما ان يكون من جهة الحكم الشرعي  ولكن الفرق بين المسأ لتين واضح، ل ن القهر ا 

ما ان يكون من جهة نفس المكلف بسد باب الرجوع عنه بالتزامه بالمعاملة  وا 

 مسأ لة الغسل هي مقهورة ولكن لحكم الشارع وانشائها مطلقاً كما تقدم، وفي

بايجاب الغسل بعد تحقق موجبه وهو الجنابة خارجاً، واما في مسأ لة البيع حيث 

 تقدم ان الشارع امضى اقرار المكلف على جميع ما يحتوي انشاؤه.

ولكن يرد على الش يخ ما ذكرناه قبلًا بأ ن المكلف بانشائه البيع الغبني مطلقاً 

نفسه جواز الرجوع فيه وامضى ارادته بالتزامه العقد، فليس لزوم البيع قد رفع عن 

 وعدمه بالنس بة الى ارادة المكلف على حد سواء.

نعم لو لم يرد الانتقال الجدي لما عنده من المال الى الاخر بغض النظر عن 

يس كون المنتقل اليه اقل قيمة سوقية او لا كان لما ذكره حفظه الله وجهاً، والامر ل 

 كذلك كما هو واضح.

فاذا بقت ارادته ملتزمة بالعقد مع اقدامه على الضرر المادي فيه كان تطبيق 

القاعدة عليه خلاف المنة والارفاق، لا موافقاً لها لتجري في حقه، فهيي في مورد 

خيار الغبن لا تجري، وانما تجري في مورد الغسل، فما ذكره المحقق النائيني )قده( 

الاصوب بناءً على ثبوت الضرر في حق المتعامل، وقد عرفت من الفرق هو 

                                                 
1

 .482ص 11( المباحث الاصولية ج 



 (278........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

خلافه، اذ لا موضوع للضرر فيمن اقدم على المعاملة الغبنية، فلعل داعية الموجب 

 لابقائها هو الانتفاع منها لا التضرر بها.



 (279).....................الحادي عشر.....................الجزء  



 (280........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 في تعارض الضررين
 

له مسائل ثلاث: والكلام يقع في بعضها، وهو المهم منها من  وقد ذكروا

 يث الحكم الوضعي، وتمام الكلام في بقيتها، فمةله علم الفقه.ح 

ذا دخل رأ س دابة  فلو دار أ مر الضرر بين شخصين، ومثاله المعروف ما ا 

لا بكسر القدر أ و بذبح الدابة،  شخص في قدر شخص أ خر، ولم يمكن التخليص ا 

أ ن  وهذا ال مر تارة يكون بفعل أ حد المالكين، وأ خرى بفعل شخص ثالث وثالثة

 يكون الفعل مستند  الى أ فة سماوية.

وعلى ال ول: فقد ذكر الس يد الخوئي )قده( أ ن على من فعل ذلك أ ن يقوم 

ليه، لقاعدة اليد وحيث لا يجوز  تلاف ماله مقدمة لتخليص مال ال خر ورده ا  با 

تلاف مال الغير، ودفع بدله من المثل أ و القيمة، ل نه متى أ مكن رد العين وجب  ا 

نما هو بعد تعذر رد ردها، ولا ليهما ا  ذ الانتقال ا   تصل النوبة الى المثل أ و القيمة ا 

 العين.

ليه ضرري، ولا مانع من التمسك ونوقش : بأ ن وجوب رد مال الغير ا 

 بالقاعدة لنفي وجوبه، ولازم ذلك هو ضمانه بالمثل أ و القيمة.

الحالة على  غير تام، من جهة أ ن ضمانه بالمثل أ و القيمة، يبُقي وهذا الجواب

 ما هي عليه من عدم فك أ حد المالين عن ال خر.

يقاع الضرر الذي يتوقف عليه  هذا مضافاً الى أ ن دفع المثل أ و القيمة معناه ا 

 تخليص المال بمال الغير، وهو غير جائز ل نه تصرف في مال الغير بدون أ ذنه.

شكالين وذكر الش يخ  :الفياض )حفظه الله( ا 



 (281).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن و  جوب الرد وجوب عقلي وقاعدة لا ضرر لا تنفيه ل نها الا شكال ال ول: ا 

نما تنفي الوجوب الشرعي.  ا 

لا في مورد فيه  ن القاعدة حيث أ نها امتنانية فلا تجري ا  الا شكال الثاني: ا 

ذا كان امتنانًا لفرد وخلاف الامتنان ل خر فلا تجري والمقام،  امتنان لل مة، وأ ما ا 

ن كان في جريانها امتنان بالنس بة  الى صاحب الدابة ولكنه خلاف الامتنان وا 

 بالنس بة لمالك القدر أ و بالعكس.

 ولكن كلا الا شكالين غير صحيح. -ثم ردهما بالقول:

نما تنفي وجوب الرد بنفي منشأ ه وهو حرمة  أ ما ال ول: فل ن القاعدة ا 

التصرف ل نها ضرريه، ومع نفيها ينتفي وجوب الرد بنفي منشأ ه فالنتيجة هي جواز 

لبدل من المثل والقيمة، وعلى هذا فصاحب الدابة مخيّر بين رد مال غيره بعينه رد ا

ليه بدله من  تلاف مال الغير و يرد ا  تلاف ماله أ و يتحمل الضرر با  بأ ن يقوم با 

 المثل أ و القيمة.

ذ المفروض أ ن صاحب الدابة قد تصرف في مال الغير   وهذا الدفع غير تام: ا 

ذنه وأ وقع الضرر على  نفسه بذلك، وجبران هذا الضرر برفع وجوب الرد بغير ا 

 يكون تداركاً للضرر لا نفياً له لتشمله القاعدة.

تلاف مال الغير، غير جائز ل نه  مضافاً لما قلناه، من أ ن تخليص ماله با 

 تصرف من غير أ ذنه.

: فل ن المعتبر في جريان القاعدة أ ن يكون امتنانًا في مواردها ولا أ ما الثاني

 جريانها أ ن يكون امتنانًا بالنس بة الى الجميع، نعم يعتبر أ ن لا يكون يعتبر في

جريانها خلاف الامتنان بالنس بة الى غيره بأ ن يكون فيه ضرر مالي أ و حقي 

ليه، وفي المقام لا يكون فيه امتنان بالنس بة الى غيره، ولا على خلاف  بالنس بة ا 

ليه، لوضوح أ ن جريانها في الم تلاف مال أ و الامتنان بالنس بة ا  قام لا يوجب ا 



 (282........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

حق له، غاية ال مر يوجب تبديل عين ماله، بالمثل أ و القيمة، والمفروض أ نه لا 

ليه حتى يمنع عن جريانها ضرر مالي أ و حقي بالنس بة ا 
1

. 

: بأ ن يقال أ ن تبديل عين المال فيه ضرر على صاحبه فقد ويمكن دفعه

يه فتطبيق القاعدة في صاحب القدر تتعلق رغبته بعين ماله لا بمثله أ و قيمته، وعل 

ذا قبلنا جريانها في حق صاحب  خلاف الامتنان على صاحب البقرة، هذا ا 

الدابة من جهة وجوب رد العين الى مالكها، والمفروض أ ن صاحب الدابة قد أ قدم 

 على مثل هذا الضرر والقاعدة لا تشمله، كما قربه في مسأ لة الغسل.

 .بفعل شخص أ خر غير المالكينوعلى الثاني: بأ ن يكون ذلك 

تلاف أ يهما شاء، ويضمن مثله  فقد ذكر المحقق الخوئي )قده( أ نه يتخير في ا 

يصال احدهما  يصال كلا المالين الى مالكيهما، عليه ا  ذ بعد تعذر ا  أ و قيمته لمالكه، ا 

مكان التحفظ على كلتا  بخصوصيته، وال خر بماليته من المثل أ و القيمة، لعدم ا 

 .الخصوصيتين

يقاع  ورد كما عن الس يد السيس تاني )حفظه الله(: بأ نه لا وجه للتخيير وا 

الضرر على احدهما مخيراً، بحسب الوظيفة العملية ولو بحكم العقل، بل عليه 

ن أ ذن له في ذلك احدهما دون  استئذان كل من المالكين في التصرف في ماله، فا 

ن كانت ابا يقاع الضرر على ماله وا  عطاء قيمته أ و ال خر فيتعين ا  حته مشروطة با 

ن أ ذن له كل منهما فلا مانع له من هذه  مثله أ و الارش فلا بد من بذله له، وا 

يقاع الضرر على أ يهما شاء.  الجهة في ا 

وأ ما أ ن لم يأ ذن له كل منهما وطالبه برفع الحالة الطارئة الموجبة لنقص ماله، 

يرجع في حله الى الحاكم الشرعي فلا محالة يقع النزاع بينهما وبين هذا ال جنبي ف

يقاع الضرر على مال احدهما بلا مرجح، بل يرجع الى القرعة  والظاهر أ نه ليس له ا 

                                                 
1

  452ص 11( المباحث ج



 (283).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ل نها مرجح عقلائي حيث لا مرجح عند التزاحم للحقوق والرغبات كما في المقام 

رجاع نفس ماله على ما كان عليه من الحالة  والمفروض أ ن كل منهما يرغب في ا 

 ال ولية.

يقاع الضرر على مال كل منهما أ راد  وأ ما القول بثبوت الخيار للجاني في ا 

تلاف مال أ حد  ضمانه فليس له وجه يعتمد عليه، وربما يكون له فرض خاص في ا 

ذا كانت البقرة في المثال حلوبًا وتعلق غرض شخصي منه بذبحها المالكين كما ا 
1

. 

، وقد نسب الى يةوعلى الثالث: أ ن يكون ال مر مستند الى أ فة سماو 

ن ضمانه على مالك ال خر، ولا  المشهور في مثله لزوم اختيار أ قل الضررين، وا 

يعرف له وجه غير ما ذكر بعضهم، من أ ن نس بة جميع الناس الى الله تعالى نس بة 

واحدة، والكل بمنزلة عبد واحد، فالضرر المتوجه الى أ حد شخصين ك حد الضررين 

بد له من اختيار اقل الضررين، وهذا لا يرجع الى المتوجه الى شخص واحد فلا 

معنى محصل ولا يثبت به ما هو المنسوب أ ي المشهور من كون تمام الضرر على 

لزامه  أ حد المالكين وهو من كانت قيمة ماله أ كثر من قيمة مال ال خر، ولا وجه لا 

شتركاً بتحمل تمام الضرر من جهة كون ماله أ كثر من مال ال خر، مع كون الضرر م 

 بينهما بأ فة سماوية.

تلاف أ حد المالين بخصوصية ولو بتحملهوأ جاب عنه ذا تراضيا على ا   ما: ا 

لا فلابد من رفع  شكال حينئذٍ لقاعدة السلطنة، وا  الضرر على نحو الشركة، فلا ا 

تلاف أ يهما شاء ويقسم الضرر بينهما بقاعدة العدل والا نصاف  ذلك الى الحاكم وله ا 

عطاء الثابتة عند الع قلاء، ويؤيدها ما ورد في تلف درهم عند الودعي من الحكم با 

لا  درهم ونصف لصاحب الدرهمين، ونصف درهم لصاحب الدرهم فأ نه لا يس تقيم ا 

 على ما ذكرناه من قاعدة العدل والا نصاف.

                                                 
1

  320قاعدة لا ضرر ص –( السيستاني 



 (284........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

تلاف ما هو  لا ا  ذا كان أ حدهما أ قل قيمة من ال خر، فليس للةاكم ا  وأ ما ا 

تلاف ال    كثر سبب لزيادة الضرر على المالكين بلا موجب.أ قل قيمة ل ن ا 

ذا ثبت  ذا لم يثبت أ همية أ حد الضررين في نظر الشارع وأ ما ا  هذا كله فيما ا 

ذلك فلا بد من اختيار الضرر ال خر في جميع الفروع السابقة كما لو دخل رأ س 

 عبد محقون الدم في قدر أ خر فأ نه لا ينبغي الشك في عدم جواز  قتل العبد ولو

كان ذلك بفعل مالك العبد بل يتعين كسر القدر وتخليص العبد غاية ال مر  كون 

ن كان بأ فة سماوية كان  ن كان بفعل الغير كان ضمانه عليه، وا  ضمانه عليه كما أ نه ا 

الضرر مشتركة بينهما
1

. 

الش يخ الفياض )حفظه الله( بأ ن هذه القاعدة غير ثابتة لا  وأ جاب عنه

ضاة شرعاً ولا بدليل أ خر، وأ ما الرواية فهيي ضعيفة س نداً فلا بالسيرة القطعية المم

 يمكن الاعتماد عليها.

وأ ما حكم الحاكم فلا يمكن أ ن يكون مبنياً على هذه القاعدة بل هو مبني 

على أ ن نس بة الضرر الى كل واحد منهما على حد سواء، فالحكم بأ نه على أ حدهما 

ال كثر دون ال خر بلا مبرر بل يمكن دون ال خر أ و الحكم بتحمل أ حدهما الضرر 

التمسك بقاعدة لا ضرر لنفي الضرر الزائد ولهذا لا بد من تقس يمه بينهما بالسوية
2

. 

ذا وفيه نها ثابتة بالنصوص القرأ نية ))وا  شكال في أ صل القاعدة وا  : أ نه لا ا 

حكمتم بين الناس أ ن تحكموا بالعدل(( ))وأ مرت ل عدل بينكم((، هذا مضافاً الى 

ن عالم الا مكان بما فيه المجتمعات البشرية قائمة على العدل، وأ نه مطلوب فطري أ  

مكان الحاكم الاعتماد عليها )على  ووجداني يطلبه كل شخص بفطرته، ومنه يتضح ا 

 قاعدة العدل والا نصاف(.

                                                 
1

  268ص 3( مصباح الأصول ج
2

  453ص 11( المباحث ج



 (285).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نما يصح في صورة  ن نس بة الضرر الى كل واحد منهما على حد سواء ا  وا 

ة عدم التساوي فيتحملها كل واحد بالنس بة، تساوي الضررين واما في صور

ذ  وذلك ل ن الحالة الطارئة اقتضت حصول خسارة من كل واحد من المالين ا 

العبرة بقيمتهما المالية لا بذات المالين، ففي الرواية المجعولة مؤيدة للقاعدة عن 

الصادق )عليه السلام( عن ابيه في رجل اس تودع رجلًا دينارين فاس تودعه أ خر 

يناراً فضاع دينار منهما، قال يعطي صاحب الدينارين، ديناراً ونصف ويقسم د

ال خر بينهما نصفين، مع أ ن احتمال كون التالف من مال صاحب الدينارين، 

واحتمال كونه من مال صاحب الدينار ليس على حدٍ سواء، ل ن احتمال كون 

من مال صاحب التالف من مال صاحب الدينارين هو ضعف احتمال كون التالف 

ذا كان ضعفه فالضرر الواقع عليه ينبغي أ ن يكون ضعف الضرر الواقع  الدينار، وا 

على الثاني، حيث يقسم الضرر البالغ دينار على ثلاثة، ثلثه على صاحب الدينار، 

 وثلثاه على صاحب الدينارين.

فلو فرض أ ن الرجل ال ول اس تودع تسعه وتسعين ديناراً، واس تودعه أ خر 

واحد وتلف أ حدها عند الودعي من دون تعد وتفريط، فأ ن احتمال كون  ديناراً 

 %.1% ومن الثاني هو 99الثالث من ال ول هو 

نما تقتضي التساوي في الخسارة مع التساوي في جميع  وعليه، فأ ن القاعدة ا 

 الجهات احتمالًا لا مع عدم التساوي كما في مورد الرواية.

ها فتش تمل على حكم تعبدي في واقعة والرواية على تقدير تمامية س ند

 خاصة.

والتحقيق: أ ن الش يخ )حفظه الله( قد خلط ما بين مفهومين، يتراءى 

تساويهما مفهوم العدل، ومفهوم المساواة، مع أ ن احدهما غير ال خر، والمطلوب هو 

العدالة فيما لو أ ختلف الحالات وتباينت نس بة الضرر الواقع على كل واحد منهما، 



 (286........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لة تصدق على المساواة في حال تساوي المالين، ووقوع نس بة الضررين والعدا

بحيث تكون الحالة الطارئة مسببه لخسارة متساوية لكل واحد منهما، وهي لا 

لا مع تساوي المالين ومماثلتهما.  تحصل ا 

والرواية نظرت الى التساوي مع اختلاف المالين، مع أ ن المطلوب العدالة 

سارة عليهما بما يقتضيه العدل والانصاف، من وقوع مقدار والانصاف في توزيع الخ 

 منها على مقدار احتمال الضرر الواقع على كل واحد من المالين.

والذي أ وقع الش يخ هو توهم أ ن مقتضى القاعدة عدم الاعتبار حال اجرائها 

بالتساوي من جميع الجهات، فتكون العبرة عنده بذات المالين، لا بمقدار ماليتهما 

ولا بمقدار الخسارة المسببة لكل واحد منهما بسبب الحالة الطارئة، فلو فرض أ ن 

البقرة كانت بسعر مائة ديناراً، حال كونها حية، وس بعين ديناراً حال ذبحها، 

( ديناراً، فلا معنى 15( ديناراً، ولو كسر القدر فالخسارة )30فالخسارة هي )

د من اختيار أ قلهما ضرراً، فلا بد من لتساوي ضررهما، وفي مثل هذه الحالة لا ب

 ال مر بكسر القدر دون ذبح البقرة.

أ و الرجوع الى القرعة في حال تساوي الضررين من حيث المالية ل نها مرجح 

 عقلائي حيث لا مرجح غيرها.

ذا تراضيا عن طريق  ذا أ راد كل واحد منهما تخليص ماله، وحينئذٍ ا  هذا ا 

يقاع الضرر على أ حد  ذا لم رفعها با  المالين مع البذل له، ولو على وجه القرعة، فهو وا 

يتراضيا فيحصل تخاصم يرفع للةاكم الشرعي، وله أ ن يرفع الخصومة بماله من 

يقاعه على أ حدهما المعين يحتاج الى  يقاع الضرر على احدهما، وفي ا  السلطنة با 

التي يتحملها  مرجح، هما ما تقدم ذكرهما في اختيار أ قل الضررين تقليلًا للخسارة

الطرفان، ومن المصير الى القرعة
1

. 

                                                 
1

 320ضرر ص في لا ( اشار الى ذلك السيد السيستاني



 (287).....................الحادي عشر.....................الجزء  

يقاع الضرر على أ حد المالين؟ فيه  ثم أ نه من يتحمل الخسارة الحادثة من ا 

 احتمالات ثلاثة:

: يتحملها من رجع ماله الى حالته الطبيعية، وهذا ما نسب الاحتمال ال ول

يقاع الضرر على تلاف  - مال الغير الى المشهور كما هو المحتمل، والوجه فيه: أ ن ا  با 

نما هو فداء لماله وتخليص له فتكون الخسارة عليه. –مال ال خر أ و صفته   ا 

وأ جيب عنه: بأ نه مخدوش ل ن الحالة الطارئة من عامل طبيعي قد طرأ ت 

على كلا المالين فلم يبق منهما على حالته الطبيعية ومن هنا حصل نقصان القيمة 

 واحد منهما يطالب بتخليص ماله، فتوجه لكل واحد منهما، والمفروض أ ن كل

الخسارة الناش ئة من علاج هذه الحالة الطبيعية الى خصوص من خلص ماله بلا 

 مشاركة ال خر فيها ليس له وجه.

: أ نه لا معنى لمشاركة ال خر في الخسارة والمفروض أ ن ماله قد تلف أ و وفيه

ن ماله نقصت ماليته بعد أ ن أ وقع ال خر الذي يريد تخليص ماله  الخسارة عليه، وا 

قد خلص من الحالة الطارئة المسببة لنقصان ماليته، ومع رجوعه الى حالته 

 الطبيعية، فلا وجه لمشاركة ال خر في هذا التخليص.

ذن ال خر أ و بدونه، ومع ال ذن فيأ ذن للثاني في اتلاف  وتخليص ماله أ ما با 

 لخسارة.ماله مع الضمان فيس تقر الضمان عليه، ومنه تحمل ا

ن لم يأ ذن، فالقول بالجواز التكليفي لمن يريد تخليص ماله أ ن يوقع الضرر  وا 

ن لم نقل بعدم الجواز.  في مال ال خر مع بذل الغرامة له لا بدونها، ا 

: أ ن يتحملها كل واحد منهما على سواء بتوهم أ ن مقتضى الاحتمال الثاني

جرائها  التساوي في جميع الجهات قاعدة العدل والانصاف، حيث لا يعتبر في ا 

فتكون العبرة بذات المالية لا بمقدار ماليتها ولا بما تكون الحالة الطارئة مقتضية 

لحصول الخسارة، كما في الرواية عن السكوني، حيث قسم الا مام عليه السلام 



 (288........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الخسارة مناصفة بين صاحب الدينارين، وصاحب الدينار، مع احتمال أ ن التالف 

ينارين، واحتمال كونه من مال صاحب الدينار ليس على حد من مال صاحب الد

سواء ل ن احتمال كونها من صاحب الدينارين ضعف احتمال كونها من صاحب 

 الدينار.

ن الرواية فيها  وجوابه ما تقدم من أ ن القاعدة تقتضي العدل لا المساواة، وا 

برة بكونه من كلام من حيث الصةة وعدمها للخلاف في وثاقة النوفلي، وأ نه لا ع

 رواة كامل الزيارات ل بن قولويه.

ويأ تي نفس جواب الاحتمال ال ول هنا، بأ ن الخسارة على خصوص من أ راد 

تخليص ماله دون مشاركة ال خر معه، على تقدير أ ذنه له في ذلك بشرط الضمان، 

 وأ ما أ ن يتحمل معه الخسارة فلا وجه.

من المالين، قد انتفت  والمفروض أ ن الخسارة التي وقعت على كل واحد

نما وقع  للمال المخلص بعد رفع الحالة الطارئة، وعودة ماله الى قيمته الواقعية، والضرر ا 

 على مال ال خر، فتعين ضمانه و تضمين الخسارة الواقعة له.

ذ لا معنى أ ن يتحمل الضرر ليدفعه الى غيره، أ و يتدارك الضرر الواقع على  ا 

لا بأ خذ أ س باب الضمان من الغير بأ ن يتحمل خسارة ما  وقع عليه من التلف، ا 

اليد أ و الا تلاف أ و غيرهما والمفروض أ ن شيئاً منهما لم يحصل، هذا كله على فرض 

وقوع التلف على مال المخلص، والمفروض أ نه رجع الى حالته الطبيعية بعد رفع 

 الحالة الطارئة.

 حالة تساوي : أ ن يتحملها كل منهما على حد سواء فيالاحتمال الثالث

الضررين وفي صورة عدم التساوي يتحملها كل واحد بالنس بة، وهو مختار المحقق 

 الخوئي )قده(.



 (289).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وقد عرفت ما فيه، من جهة أ نه لا خسارة على مال المخلص بعد ارجاع ماله 

الى حالته الطبيعية، ولا معنى لمشاركة ال خر بأ ن يتدارك الضرر الواقع على الغير، 

 ه، من اليد والا تلاف.بلا دخل له في

وما تجدر ملاحظته: قول بعض المعاصرين، أ نه لا يصح جعل مقتضى 

قاعدة العدل والانصاف في مورد تلف الدرهم في يد الودعي التنصيف، ولم 

يس تقر بناء من العقلاء على الحكم بالتنصيف، بل مقتضى العدل اعطاء صاحب 

رهم ثلثا درهم ... الخ((الدرهمين درهماً وثلث الدرهم، واعطاء صاحب الد
1

. 

أ ن دعوى عدم اس تقرار بناء منهم بلا دليل، بل يمكن القول بالاس تقرار 

 على التنصيف في مورد تساوي المالين، الموجب لتساوي الضررين.

لا أ نه قد يتطابق العدل مع  وأ ن عملهم على مقتضى العدل لا المساواة، ا 

اً، وعليه فاس تقرار  السيرة عندهم هو المساواة في مورد التساوي للمالين لا مطلق

 العدل، لا يعني عدم حصولها على المساواة.

ثم أ ن جعل السيرة عند العقلاء دليلًا على دفع الرواية ورميها بالضعف غير 

 مس تقيم، لما عرفت أ ن المساواة في مورد الرواية لاقتضاء العدل لها لا مطلقاً.

يقال أ ن الحالة الطارئة سبب  ثم ذكر أ ن الصحيح في تقريب المدعى، أ ن

طبيعي أ وجب نقصاً في مالية كل واحد من المالين، وأ ن قيمة كل واحد منهما بعد 

طرو الحالة ليست متساوية مع قيمتها قبل الطرو، فارجاع كل واحد منهما غير ممكن 

يقاعه على ما  يقاع الضرر على ال خر، والمفروض لزوم ا  رجاع احدهما يس تلزم ا  وا 

يمة، وحينئذٍ يكون النقصان الموجب لزوال المالية أ و نقصانها مسبباً عن هو أ قل ق 

 الحالتين غير الطبيعيتين الطارئتين على كل منهما.

                                                 
1

  323( لا ضرر السيستاني ص



 (290........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

فلا بد من ملاحظة الخسارة الحاصلة بأ ية نس بة معلولة لحصول تلك الحالة، 

و وبحكم العقلاء بكون ثلثا الخسارة على صاحب البقرة، وثلثها على صاحب القدر ل

فرض أ ن التفاوت في قيمة البقرة عشر دنانير ما بين الحالة الطبيعية والحالة الطارئة 

يجاد ما يوجب الخسارة  وخمسة دنانير للقدر، فالحالة الطارئة عليهما التي تدعو الى ا 

المالية بأ دنى مس توياتها الممكنة تقتضي تقس يم الخسارة على الحالتين بلةاظ القسمة 

ض وقوع الضرر مع كل منهمابين الضررين لو فر 
1

. 

جراء توزيع الخسارة قبل التخليص، والمفروض أ نه بعد  وفيه: أ ن ا 

رجاعه الى حالته الطبيعية.  التخليص، تقع على واحد وهو من خلص ماله با 

 

 مسأ لة فقهية

ذا دار ال مر بين تضرر شخص فيما لو لم يتصرف بملكه والاضرار  فيما ا 

كما لو حفر بالوعة في داره أ و بئراً  –مثلًا  –بجاره بالغير من جهة أ ن تصرفه يضر 

موجب لوقوع الضرر على الجار، وقد وقع الكلام في هذه المسأ لة في مقامين، 

 ال ول: في الرجوع الى قاعدة لا ضرر.

 الثاني: في تعارض القاعدة مع قاعدة السلطنة.

 في ملكه: أ ما الكلام في المقام ال ول، فهنا صور متصورة في تصرف المالك

الصورة ال ولى: أ ن يكون تصرفه في ملكه بقصد الاضرار بجاره من دون 

أ ن ينتفع هو فيه، ولا في تركه ضرر عليه، ولا ش بهة في خروج هذه الصورة عن 

يجاب الضمان عليه  شكال في ا  شكال في حرمة تصرفه، كما لا ا  ذ لا ا  محل الكلام، ا 

 للسلطنة في هذه الحالة. لما ورد من الضرر على مال الجار، ولا مجال

                                                 
1

  ( نفس المصدر



 (291).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الصورة الثانية: أ ن يكون الداعي الى التصرف مجرد العبث والرغبة 

النفسانية وليس القصد هو الا ضرار بالجار، وهي كالصورة ال ولى من الحرمة 

شكال في حرمة الا ضرار وخاصة بالجار، ولا يوجد  ذ لا ا  والضمان، والوجه ظاهر ا 

 ما يمنع ويرفع هذه الحرمة.

 رة الثالثة: أ ن يكون التصرف بداعي المنفعة، وفي تركه فوات المنفعة.الصو 

الصورة الرابعة: أ ن يكون تصرفه بداعي التحرز عن الضرر بأ ن يكون في 

 تركه ضرر عليه، وقد اس تدل للجواز في هاتين الصورتين، وعدم الضمان بوجهين:

يه وقاعدة الوجه ال ول: أ ن منع المالك في التصرف في ملكه ضيق وحرج عل 

نفي الحرج حاكمة على قاعدة لا ضرر، كما هي حاكمة على أ دلة ال حكام ال ولية 

هنا، وقد أ ورد عليه المحقق الخوئي )قده( بوجهين يرجع ال ول الى منع الصغرى 

 الى منع الكبرى.الثاني و 

: فأ ن منع المالك من التصرف في ملكه ليس حرجاً عليه أ ما منع الصغرى

رج المنفي في الشريعة هو بمعنى المشقة التي لا تتحمل عادة وفي مطلقاً، فأ ن الح

الظاهر أ ن منع المالك من التصرف في ملكه لا يكون موجباً للمشقة التي لا 

تتحمل عادة بل قد يكون وقد لا يكون، وليس الحرج المنفي في الشريعة بمعنى 

لا لكانت التكاليف الشرعية كلها حرجية فأ ن  فيها تكلفة ومشقة مطلق المشقة، وا 

 منافية لحرية الا نسان والعمل بما تش تهيي النفس.

 فالنتيجة أ ن الصغرى ممنوعة.

نه لا وجه لحكومة لا حرج على لا ضرر، فأ ن كل منهما أ ما منع الكبرى : فل 

ناظراً الى أ دلة ال حكام ال ولية، ومقيدها بغير مورد الحرج والضرر في مرتبة 

 أ حدهما على ال خر. واحدة وعليه فلا وجه لحكومة



 (292........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الوجه الثاني: أ ن تصرف المالك في ملكه لا بد وأ ن يكون له حكم مجعول في 

الشريعة، وهو أ ما الجواز وأ ما الحرمة، فلا محالة يكون أ حدهما خارجاً عن دليل لا 

ليهما  ضرر، ولا ترجيح ل حدهما على ال خر، فيكون دليل لا ضرر مجملًا بالنس بة ا 

ديث لا ضرر لشيء منهما، ومعه فيرجع الى ال صول العملية، فلا يمكن التمسك بح

 وفي المقام هي أ صالة البراءة عن الحرمة ويحكم بجواز التصرف.

لا ال حكام  ثم أ جاب عليه: وفيه ما تقدم من أ ن دليل لا ضرر لا يشمل ا 

لزامية، ل نه ناظر الى نفس الضرر من قبل الشارع في عالم التشريع والضرر في  الا 

كام الترخيصية لا يمكن اس ناده الى الشارع حتى يكون مرتفعاً بحديث لا ال ح

ضرر، فحرمة ال ضرار بالغير تكون مشمولة لحديث لا ضرر ومرتفعة من دون 

 ترخيص.

ن جريان القاعدة في حق كل فرد منوط بأ مرين.  والجواب: هو  ا 

 حقه.الاول: ان يكون في جريانها امتنان على الشخص المجري للقاعدة في 

الثاني: ان لا يكون فيها ضرر على غيره، أ ي لا يكون فيها خلاف الامتنان 

بالنس بة الى غيره، ومع توفر كلا الامرين تجري القاعدة والا فلا، وفي المقام كلا 

الامرين متوفر في الصورة الثالثة، فا ن جريانها امتنان على الجار، ولا يكون 

 دم الانتفاع وهذا لا يكون مانعاً.خلاف الامتنان على المالك، بل فيه ع

فالنتيجة: انه لا مانع من التمسك بالقاعدة لنفي جواز تصرف المالك في ملكه 

بالنس بة للصورة الثالثة حيث لا يكون منع المالك من التصرف في ملكه ضرراً 

 عليه معتداً به.

، واما في الصورة الرابعة: حيث يتضرر المالك من منعه في التصرف في ماله

وعليه فلو قام بحفر البالوعة في داره تضرر جاره بها، واما اذا ترك الحفر تضرر هو 

 به ضرراً معتداً به، وحينئذٍ يقع تعارض بين الضررين او لا يقع؟



 (293).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وقبل بيان ذلك، ينبغي الاشارة الى ما ذكره الس يد الخوئي )قده( من 

 التحقيق في المسأ لة

لقاعدة للمقام، ل ن مقتضى الفقرة قال: هذا، ولكن التحقيق عدم شمول ا

 -الاولى عدم حرمة التصرف لكونها ضررية على المالك، ومقتضى الفقرة الثانية

حرمة الاضرار بالغير، فيقع التعارض بين الصدر والذيل، فلا  -وهي الاضرار

حدى الفقرتين.  يمكن العمل با 

مورداً  وبعبارة: ان الحديث وارد مورد الامتنان على الامة، فلا يشمل

كان شموله له منافياً للامتنان، ومن المعلوم ان حرمة التصرف ومنع المالك عن 

التصرف مخالف للامتنان على المالك، والترخيص فيه خلاف الامتنان على الجار، 

 فلا يكون شيئاً منهما مشمولًا لحديث لا ضرر.

ر على ومنه يظهر الحكم فيما اذا كان التصرف في مال الغير موجباً للضر 

الغير، وتركه موجباً للضرر على المتصرف، حيث يجري فيه الكلام السابق من 

عدم امكان التمسك بالقاعدة لكونها واردة مورد الامتنان، فيرجع الى عموم ادلة 

حرمة التصرف في مال الغير كقوله عليه السلام )لا يحل مال امرئ الا بطيبة 

تصرف. هذا كله من حيث الحكم نفسه( وغيره من الادلة، ويحكم بحرمة ال 

 التكليفي.

، وهو الضمان فالظاهر ثبوته حتى في مورد جواز واما الحكم الوضعي

التصرف لعدم الملازمة بين الحكم بالجواز وعدم الضمان فيحكم بالضمان لقاعدة 

الاتلاف، ولا يرتفع الحكم بالضمان بدعوى ضرريته لعدم شمول الحديث لل حكام 

بعها ضررية من اول الامر، والحديث ناظر لل حكام الاولية المجعولة بحسب ط 

 التي قد تكون ضررية وقد لا تكون.

 وههنا عدة تعليقات



 (294........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

التعليق الاول: ان ما ذكر في تقريب الوجه الاول، من حاكمية قاعدة لا 

حرج على لا ضرر، حيث يقال: بأ نا لا نعرف وجهاً يمكن الاعتماد عليه كحكومة 

  لا ضرر، وعليه فالمرجع بعد التساقط هو قاعدة السلطنة.قاعدة لا حرج على

وهنا قد يقال: بالعكس من حكومة قاعدة لا ضرر على قاعدة لا حرج، 

ن أ دت مؤدى التخصيص، فال مر واضح من جهة ان الحرج قد  ل ن الحكومة ا 

 يكون ضرريًا وقد لا يكون فيكون النظر الى قاعدة الضرر على قاعدة الحرج.

اخرى: ان لا حرج هنا على قول المحقق الخوئي مطلق يشمل حالة وبعبارة 

 قاعدة لا ضرر. -الضرر فيكون مرفوعاً بالقاعدة

هذا، ولكن من الواضح ان الحرج متولد من تطبيق قاعدة لا ضرر على 

تصرف المالك الذي يكون فيه ضرر على الجار، ومنعه من هذا التصرف حرج 

طبيق قاعدة لا ضرر، ولهذا لا يمكن تطبيق عليه فيكون الحرج متولداً من ت 

 القاعدة على الحرمة المتولدة منها في نطاق الحرج.

وبعبارة: ان القاعدة انما تكون رافعة وحاكمة لل حكام الاولية الثابتة بادلتها 

 ولا تكون حاكمة على نفسها.

عن ذلك: بأ ن القاعدة ناظرة الى لوح التشريع ككل وأ نه ليس  وقد يجاب

حكم ضرري،وعليه فلا محذور في شمول القاعدة للحكم الثابت بنفسها، سواءً  فيها

أ كان ضرريًا بعنوانه أ م حرجياً في نطاق الضرر منه، او الحرج الذي لا يتحمل 

 عادة كما ذكره الس يد الخوئي )قده(.

التعليق الثاني: قد ذكر المحقق النائيني )قده( من ان عدم اجتماع مورد 

قاعدة لا ضرر نفي السلطنة اذا كانت ضررية على الجار، ونفي القاعدتين ل ن 

السلطنة على تقدير كونه حرجياً على المالك، هو امر عدمي ولا يرتفع بلا حرج 

حتى يقال بأ ن نفي النفي اثبات، فيرجع الى بقاء السلطنة فيقع التعارض وذلك من 



 (295).....................الحادي عشر.....................الجزء  

لا اثبات حكم لرفع جهة ان مفاد لا حرج نفي الحكم الموجود الذي يكون حرجياً 

 الحرج.

: بأ حد وجهين.. اولهما: ان مورد قاعدة لا حرج هي حرمة التصرف وجوابه

ضرار بالجار، والحرمة حكم وجودي فارتفاعها بلا حرج مع  النافع للمالك الموجب للا 

ارتفاع جواز التصرف بلا ضرر مما لا يجتمعان، فيقع التعارض بينهما وبعد التساقط 

 لقاعدة السلطنة، او البراءة عن حرمة التصرف. ان قبلناه يرجع

مكان اثبات حكم بقاعدة لا ضرر فيما كان عدمه  ن قلنا با  وثانيهما: س بق وا 

ضرريًا، والحال مثله في نفي الحرج، بل اوضح منه لا مكان الاس تفادة من قوله 

 تعالى ))ويريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر((.

ذكره )قده( من منع الكبرى بدعوى ان كل واحد التعليق الثالث: ان ما 

من القاعدتين ناظر الى ادلة الاحكام الاولية ومقيدها بغير مورد الحرج والضرر 

ن كان صحيةاً على تقدير الرتبة الواحدة، ولكن صغرى ذلك في  في قرينة واحدة وا 

ة، وعليه المقام ممنوعة لوضوح ان رتبة القاعدة الحرجية بعد رتبة القاعدة الضرري

 يعقل حكومة احدهما على الاخرى بعد تفاوت المرتبة.

الحكومة انه اذا كان ترك الاضرار بالغير ضرر على المالك  ويمكن بيان

فيكون قوله )لا ضرر( حاكماً على دليل حرمة الاضرار، ل نه متقدم بالحكومة على 

 ماً بالعنوان الثانوي.ككل حكم ولو كان ح

عقل حكومة لا ضرر على لا ضرار من جهة ان معنى والجواب عنه: انه لا ي

ذلك حلية الاضرار وارتفاع الحرمة، وحيث ان كًلا من الحرمة وانتفائها ضرري، 

ن في وجودها ضرر على المالك، وفي انتفائها ضرر على الجار.  فا 



 (296........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وقد تقدم ان الحديث حاكم على كلا الاحكام وجودية كانت ام عدمية، 

عليهما ل نه يلزم منه ارتفاع النقيضين، وحكومته على  وعليه فيس تحيل حكومته

 احدهما ترجيح بلا مرجح.

وجواب اخر: انه قد تقدم في بيان معنى الاضرار، وقلنا انه يرجع الى تأ كيد 

نفي الضرر ولو بالغير، والتأ كيد المفاد من لا ضرار، راجع الى نفس معنى الضرر، 

 نحو التضييق، ومعه لا معنى للحكومة هنا. ومثبتاً له لا على نحو التوس يع ولا على

التعليق الرابع: ان ما ذكره )قده( من التحقيق في المقام حيث منع من صحة 

 التمسك بـ)لا ضرر( في المقام بدعوى تعارض الصدر والذيل، مردود.

ن قلنا بأ ن )لا ضرر( حاكم على ال حكام الوجودية كحرمة الاضرار  ا 

 عليه وأ له بـ)لا ضرار( فقط، فلا معارضة بين الصدر المس تفادة من قوله صلى الله

والذيل ل نه لا معارضة بين الحاكم والمحكوم، ونتيجة ذلك الحكم جواز التصرف 

ن قلنا بأ ن لا ضرر حاكم على  المفروض لسقوط )لا ضرار( لكونه محكوماً، وا 

ر على لا الاحكام الوجودية والعدمية كما هو المختار، فهنا لا يعقل حكومة لا ضر 

ضرار في المقام لما تقدم، وحينئذ لا مانع من التمسك بالفقرة الثانية، وقد وافق هو 

)قده( على هذا المبنى، من حكومة لا ضرر على الاحكام العدمية، الا انه ذكر 

انه لم يجد مثالًا يثبت فيه حكم بواسطة لا ضرر ينفي الحكم الوارد من جهة قاعدة 

 لا ضرار.

لا يقتضي اثبات حكم بلا ضرر كي يقال بأ ن لسان لا ضرر  وما هو مذكور

هو لسان النفي لا لسان الاثبات، بل ما قررناه هو ابقاء )لا ضرار( بلا حاكم 

 عليه، وقد اشار الى هذا الجواب صاحب كتاب لا ضرر.

ومع بقاء لا ضرار بلا حاكم عليه، فلا معنى للرجوع الى ما دل على الجواز، 

 جوع الى البراءة أ يضاً.كما لا وجه للر 



 (297).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بعض الاعلام كالمحقق العراقي )قده( بين ما اذا كان تصرف  وقد فصل

المالك في ملكه مس تلزماً لتلف عين مال الغير او صفة حقيقية من صفاته كما اذا 

 اوجب قلة ماء البئر او اختلاطه بال وساخ، فيضمن.

لطبيعي النوعي الموجب واما اذا لم يوجب شيئاً مما ذكر وانما اوجب التنفر ا

لقلة مالية ماء البئر في السوق، فهنا لا ضمان، ل ن مجرد فعل يوجب قلة مالية 

مال الغير في السوق لا يس توجب الضمان ولا الحرمة تكليفاً، كما اذا نافس تاجر 

تاجراً اخر في السوق باصدار نفس البضاعة وبقيمة اقل فاوجب قلة مالية بضاعة 

ن  ه لا يكون ضامناً ولا متصرفاً بمال الغير ولا مرتكباً للحرام.التاجر الاول فا 

وهذا النقض يتمسك به عادة لنفي ضمان المالية في موارد عديدة منها المقام، 

ومنها ما لو غصب شخص مال الغير في وقت يرغب فيه حيث تكون قيمته عالية 

ية في الش تاء ثم ارجعه اليه في وقت لا يرغب اليه في السوق، كالعباءة الصيف 

وا بنفس النقض السابق ضالضمان ل ن المالية لا تضمن ونق مثلًا، فانهم قالوا بعدم

 من العراقي )قده(.

غير صحيح للفارق بين ما ذكر والمقام اذ في المقام فا ن  الا ان هذا النقض

تصرف المالك في ملكه هو ما اوجب الاضرار على جاره، كما لو تصرف في ماله 

التوليد، كوهن الحائط بسريان الرطوبة او انهياره لانهيار اسسه او  ولو على نحو

على نحو التصرف المعبر عنه عند البعض بالحكمي كما لو بنى معمل حدادة في 

منطقة سكنية مما اوجب عدم قابلية الدور المجاورة للسكنى، ففي كلتا الحالتين 

لهم الا اذا نوقش في صدق يكون المالك بعمله هذا قد الغى احترام مال الاخر، ال 

التصرف في القسم الاخير، واما في محل النقض فا ن القيمة المالية غير ثابتة بل 

متقلبة وفق متطلبات السوق الحاكم على الجميع، اذ بامكان التاجر الاخر بيع 

 بضاعته قبل اغراق السوق ببضاعة التاجر الاول.



 (298........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

1هيد )قده(وهنا لابد من اشارة الى نكتة ذكرها الس يد الش 
وهي: انه لابد  

 من التمييز بين نقصان المالية، يكون من جهتين..

الجهة الاولى: نقصان المنفعة الذاتية للشيء وهي ما تسمى بالقيمة 

 الاس تعمالية.

والتي تتاثر  -القيمة السوقية -الجهة الثانية: من جهة نقصان القيمة التبادلية

ن كان اصل بقوانين العرض والطلب وليس منشأ ه دائم اً المنافرة الذاتية للشيء، وا 

المنفعة الذاتية لابد فيها من ثبوت القيمة التبادلية فا ن كان النقصان في القيمة 

الاس تعمالية، فهنا لابد من القول بالضمان ل ن هذه المنفعة صفة ذاتية للشيء قائمة 

بهائه به كسائر الصفات والحيثيات والاوصاف القائمة به كسواده ونعموته و 

ونظافته، ومنها كون الجو حاراً يحتاج فيه الى العباءة الصيفية، وكون ماء البئر بعيداً 

عن مجال الاوساخ بحيث ينشرح الطبع اليه ولا يمجه، وهذا نظير ما لو احدث 

نه  انسان حركات غريبة في بيت شخص بحيث اوهم انه مسكون فنزلت قيمته فا 

 وصاف الحقيقية في الشيء.ضامن لذلك على حد ضمانه لسائر الا

ن كان النقصان في القيمة ال  وقية التبادلية المحضة لا من جهة اختلاف في سوا 

القيمة الاس تعمالية بل من جهة تكثير العرض في السوق فليس ذلك ضرراً ولا 

نقصاً ولا تصرفاً في مال الغير ليكون مشمولًا لدليل الضمان وبهذا يثبت الضمان في 

المقام مطلقاً 
2

. 

: هذا من جهة صدق التصرف في مال الغير وعدمه، ففي القيمة اقول

الاس تعمالية يصدق، وفي القيمة السوقية التبادلية لا يصدق، والاول موجب 

 للضمان دون الثاني.

                                                 
1

 .510ص 5( بحوث في علم الاصول ج 
2

 .514ص 5( بحوث في علم الاصول ج 



 (299).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الش يخ الفياض )حفظه الله(: بأ نه لابد من التفصيل بين هذه  وعلق عليه

ما نقص القيمة في العباءة الصيفية  كما اذا غصب شخص العباءة الصيفية الامثلة، ا 

وبقيت عنده الى الش تاء وقد نقصت قيمتها لعدم رغبة الناس اليها، او بالعكس 

المفضي الى زيادة القيمة، وهذه الزيادة والنقيصة منشأ ها قانون العرض والطلب 

وهو يختلف باختلاف الفصول ولا يكون النقص مستنداً الى فعل الغاصب ولا 

 العين او صفاتها ولا دليل على الضمان في مثل ذلك ل ن الدليل الى التغيير في

عليه ان كانت الروايات موضوعها النقص في المال عيناً او صفة فلا تشمل مثل 

ن  هذا النقص وهو النقص في القيمة السوقية على اساس قانون العرض والطلب وا 

هو ما اذا كان النقص  كانت السيرة العقلائية الممضاة شرعاً فالقدر المتيقن منها

مستنداً الى التغيير في العين او الصفة واما اذا كان مستنداً الى عوامل اخرى في 

السوق من دون استناده الى فعل الغاصب فلا سيرة على الضمان فيه، وعلى هذا 

ن نقصت قيمتها السوقية.  فيجب على الغاصب رد العين الى مالكها وا 

ن الغاصب لا يكون ضامناً للنقص ومن هذا القبيل الاوراق النق دية فا 

ن كانت نفس الاوراق موجودة فيجب عليه ردها الى مالكها  الوارد على ماليتها فا 

بدون ضمان لنقص ماليتها لعدم استناده الى فعله بل هو مستند الى عامل 

ن اتلفها فهو ضامن لمثلها بما لها من المالية قيمة لا ماليتها مطلقاً، ل ن  خارجي، وا 

المضمون هو المالية في ضمن المثل لا مطلق ما ليتها، واما اذا كان التغيير مستند 

الى التغيير في الصفة فهو ضامن، كما اذا غصب قماشاً اسود وبقي عنده الى ان 

تغيّر لونه وصار اصفر مثلًا ضمن النقص الوارد على قيمته، ومن هذا القبيل ما اذا 

في ملكه فانها لا توجب النقص في بئر الجار ولا فرضنا ان المالك قد حفر بالوعة 

التغيّر في صفاته ولكنها تؤثر في جزء من منفعته، بمعنى انها توجب تنفر الطبع عن 



 (300........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

شرب ماؤها، ومن الواضح ان اس تعماله في الشرب منفعة واقعية له تفويتها يوجب 

 الضمان.

ن في العين او ومن هنا رتب النتيجة، بأ ن النقص الوارد على المال اذا كا

الصفة او المنفعة فهو مضمون، والا فلا، فما ذكره بعض المحققين )قده( من الضمان 

مطلقاً فلا يمكن المساعدة عليه، كما ان المنسوب الى المشهور من عدم الضمان اذا 

كان النقص في المنفعة لا في العين او الصفة، فأ يضاً لا يمكن المساعدة عليه
1

. 

ما ذكره من التفصي في الامثلة، قد ذكره المحشي لكتاب : ان ويلاحظ عليه

يقصد مثال  -البحوث في الهامش قائلًا: يوجد فرق بين هذا المثال وسائر الامثلة

فا ن نقصان الرغبة النوعية في العبارة لم ينشأ  من خصوصية فيها  -العباءة الصيفية

عية لدى السوق وهذه اوجدها المكلف فيها ليضمن وانما نشأ  من تقليل الرغبة النو 

نه انما يؤثر في تقليل القيمة التبادلية  صفة في السوق تحصل حتى بتكثير العرض، فا 

من جهة ما تس تلزمه من نقصان المنفعة الحدية وامكان اش باع الحاجات والطلبات 

السوقية بشكل اكبر وهو ليس تصرفاً في المال بل في حيثية اخرى اجنبية عن 

 المال فلا ضمان فيه.

 وانت ترى انه عين جواب الش يخ باختلاف الالفاظ.

ن نس به الى   -العباءة -: صدق الاتلاف للمال المغصوبويرد عليه وهو وا 

تقلبات السوق ولكن مرجعه الى فعل الغاصب، اذ لولاه ل مكن صاحبها بيعها في 

الصيف والحفاظ على قيمتها التبادلية السوقية، وفعل الغاصب هو ما اوجب بعمله 

ء، فما ذكره الس يد الشهيد هو ذا الغاء احترام مال الغير بابقائها عنده الى الش تاه

 فق بالقواعد.و الا

                                                 
1

 .476ص 11( المباحث الاصولية ج 



 (301).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نعم لو زاد العرض السوقي للعباءة الصيفية في الصيف ونقصت قيمتها بمكن 

ان يقال بعدم ضمان الغاصب لاستناد ذلك الى قانون العرض والطلب لا من جهة 

 .. هذا أ ولًا.اختلاف قيمتها الاس تعمالية

وثانياً: ان ما جعله نتيجة من الضمان في النقص المالي او الصفتي او المنفعي 

هو ما ذكره الس يد الشهيد )قده مس تثنياً نقصان القيمة التبادلية بسبب العرض 

 والطلب.

وعليه لا يصح النقد بأ ن ما ذكره مطلقاً لا يمكن المساعدة عليه، ذلك ل ن 

ن اس ند النقص الى سبب خارجي هو العرض والطلب السوقي، فقد  الش يخ وا 

لاحظ خصوص القيمة التبادلية ونزولها، ولم يلحظ القيمة الاس تعمالية التي نقصت 

بسبب فعل الغاصب، وما ذكره الس يد الشهيد ناظر الى قيمتها الاس تعمالية بغض 

 النظر عن قيمتها السوقية التبادلية.

في نزول قيمة الدينار ل نه من المثليات وثالثاً: ان ما ذكر من عدم الضمان 

أ ي سواء أ كانت في  -وأ ن المضمون هو خصوص مالية الدينار في ضمنه لا مطلقاً 

ن بقاء اعيانها مع نقصان قيمتها المالية مما يس توجب  -الدينار او غيره غير سديد، فا 

لتي الضمان لا عدمه ل ن الملحوظ عن العقلاء هو ماليتها وقدرتها الشرائية، وا

اخذت في الاخلفاض مع تقادم الزمن، وانهم يتعاملون معها بصفتها طريق الى 

المالية المحفوظة في عينها، لا بصفتها عين مال، وعلى هذا فاذا لزم تاجيل الدفع 

سقوط جزء من ماليتها كان ضامناً له ل ن هذه القيمة التبادلية الاس تعمالية بحسب 

 ونة.الحقيقة في هذه الاوراق تكون مضم

ومع التاجيل تكون منفعة هذه الاوراق المناس بة لماليتها وقيمتها السوقية قد 

 نزلت بسبب فعل الغير من تاخير دفعها فيكون ضامناً.



 (302........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

واذا شئت ان تقول: ان اش باع الحاجات والطلبات كان اكبر قبل نزول 

 % من حاجات5قيمة الدينار وبعده قلتّ بشكل كبير، فما كان يغطي ما يوازي 

% من تلك الحاجات، ومعنى ذلك نزول 1الانسان اصبح بعد مدة لا يغطي 

 قيمته الاس تعمالية التي تؤثر على قيمته التبادلية السوقية.

 فالنتيجة ان ضمان القيمة الاس تعمالية بما للنقد من مال هو الصحيح عندنا.



 (303).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 

 المقام الثاني
 قاعدة لا ضرر مع قاعدة السلطنة في معارضة

 حدود السلطنة للمالك؟او ما هي 

 

 وما يمكن ان يس تدل به على اطلاق السلطنة..

 عليه وأ له من القول المشهور أ ولًا: ما هو المنسوب الى النبي صلى الله

الناس مسلطون على اموالهم(( وقد وصفه بعض الفقهاء بأ نه معمول عليه بين ))

ضرار على المسلمين، وقال صاحب مفتاح الكرامة، بل هو متواتر واخبار الا

ضعف بعضها وعدم مكافئتها لهذه الادلة تحمل على ما اذا كان الغرض هو 

الاضرار
1

، واطلاق الحديث يدل على ان المالك له ان يتصرف في ماله بأ ي 

ن كان فيه اضرار بالغير.  تصرف وا 

ضعف الخبر وعدم جبره بعمل الاصحاب لعدم وروده في كتبنا ب: ونوقش

، واما في الكتب الفقهية فقد ذكره 7ح 272ص 2بةار جالحديثة الا في كتاب ال 

الش يخ في الخلاف، وفي بعض مصنفات العلامة، ولعل صاحب الغوالي قد اخذه 

منها، وتوجد اشارة الى مضمونه بكلام المحقق الثاني دون الاشارة الى كونه رواية، 

 وهو أ يضاً كما قيل غير موجود بكتب العامة المشهورة.

بأ زيد من عدم محصورية المالك في تصرفاته في امواله  وبأ ن مفاده ليس

بحيث يحتاج الى استئذان من غيره، وليس في مقام بيان الجواز التكليفي الوضعي 

بالنس بة الى جميع انواع التصرفات حتى عند الاضرار بالغير، ولو شك في كونه في 

                                                 
1

 .22ص 7( مفتاح الكرامة ج 



 (304........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

كم بذلك كما قرر مقام البيان من هذه الجهة مضافاً الى الجهة الاخرى فلا اصل يح

في علم الاصول
1

. 

.. اولًا: ان ثبوت هذه القاعدة كما لا يحتاج الى دليل خارجي لوضوح وفيه

ذلك بمجرد ثبوت الملك للمالك، والا لا معنى لثبوت الملك بدون سلطنة المالك 

عليه وأ ن له ان يتصرف فيها بانحاء التصرفات ما لم يكن هناك مانع شرعي او 

ل من اجماع او ارتكاز عقلائي لثبوتها في كلمات بعض الفقهاء مما لا عقلائي، وما قي

 حاجة اليه ل ن ثبوتها على القاعدة وفاقاً للش يخ الفياض.

وثانياً: ما ذكره بعض المحققين وهو الس يد الشهيد )قده( من ان مدركها 

ن وهو الاجماع والسيرة العقلائية وهما دليلان لبيان يقتصر فيهما على القدر المتيق

غير مورد الاضرار بالاخرين غير تام لقيام السيرة على مطلق التصرفات فيما يتعلق 

بالمال ما لم يكن هناك مانع شرعي في البين، وهو ما يحتاج اثباته الى دليل، 

والشاهد على ذلك جملة من الموارد منع الشارع تصرف المالك في ملكه كموارد 

معنى للمانع من دون ثبوت المقتضي لمطلق  الجنون والسفه والصغر وغيرها، ولا

 التصرفات، بسبب ثبوت مقتضيها وهو الملك.

فما ذكره بعض المعاصرين من ان ما يندمج في اعتبار الملكية التامة ليس هو 

جواز مطلق التصرفات بل هو جواز التصرفات في الجملة، كما يؤكد ذلك ما ذكره 

بعض اهل القانون
2

. 

فات الجائزة، وما هي غير الجائزة، وبتعبير الس يد غريب، اذ ما هي التصر 

الشهيد هو القدر المتيقن، وهو ما سوى الاضرار بالغير، وكيف يفعل بتلف المال 

 من قبل المالك تبذيراً او اراافاً او غيرها من التصرفات الممنوعة.

                                                 
1

 .329السيستاني ص -( قاعدة لا ضرر 
2

 .329السيستاني ص -( قاعدة لا ضرر 



 (305).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ثم ما هو وجه تأ كيد ذلك بأ قوال اهل القانون الوضعي، فالمسأ لة في حكم 

 وأ ن القاعدة مطلقة او مقيدة، وليس في موضوعها لنؤيده بكلامهم. شرعي،

ثم انه لا معنى لقول بعضهم وقد اخذه من الس يد الشهيد )قده( بتغيير 

بس يط في عبارته بأ ن مفادها على تقدير ثبوت دليلها اللفظي ليس ازيد من عدم 

ن غيره وليس محجورية المالك في تصرفاته في امواله بحيث يحتاج الى استئذان م

في مقام بيان الجواز التكليفي والوضعي بالنس بة لجميع التصرفات حتى في حال 

الاضرار بال خر
1

. 

بل المفاد لهذه القضية هو الاخبار عن ثبوت السلطنة للمالك في ملكه، الا 

ما ثبت بدليل من المنع عنها، والوجه في ذلك هو رفع توهم ان السلطنة تمتد الى 

الانسان، بل هي محددة بحدود ملكه، ولذا قلنا ان ثبوتها ثبوت  خارج ما يملكه

نشاء فهو لم يؤسس لها  مقتضيها وهو الملك، وعلى ان الحديث لل خبار لا للا 

جماع في  ليقال بضعفه، وحينئذ نحتاج لاثباتها بالسيرة والاجماع، اذ لا معنى للا 

تها في المرتبة السابقة أ ي المسأ لة والسيرة ليست دليلًا عليها بل هي متفرعة عن ثبو 

انها كاشفة عنها، ولو ثبتت بالسيرة لثبتت سلطنة الصبي على ماله بها، والعقلاء 

 والشارع لا يرى ثبوتها له.

وقد وقع كلام بينهم بأ ن الاضرار بالغير فيما لو تصرف المالك في ملكه، هل 

 يكون مانعاً عن سلطنة المالك او لا يكون؟ فيه وجهان..

الس يد الشهيد )قده( ما ذكره
2

من ان القاعدة قاعدة دليلها لبي من الاجماع  

 الملازم للاضرار بالاخرين، غيروالسيرة، وقدره المتيقن هو التصرف في مال المالك 

 حيث لا تكون القاعدة ثابتة في هذا المقدار.

                                                 
1

 .329ص -( لا ضرر 
2

 .511ص 5( البحوث ج 



 (306........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن المقتضي لثبوته هو  وقد عرفت ثبوت المقتضي في مثل هذه التصرفات، وا 

 ، والكلام في مانعية الاضرار بالغير، وأ نه مانع عنها او ليس بمانع؟ثبوت الملك

وهو بالتاكيد مانع عنها لتقيدها بعدم الاضرار بالاخرين في موارد كثيرة من 

الفقه كما في النصوص المحددة للمسافة بين الابار والقنوات، والمتفاهم من هذه 

 ذلك مقطع )لا ضرار( من النصوص عرفاً هو رفع الاضرار بالغير كما يدل على

 الحديث النبوي المشهور.

وعلى هذا فثبوت السلطنة للمالك في ملكه يمنع عنه الاضرار بالغير لكونه 

ن الضرر على الغير رافع لحق المالك في سلطنته على ماله.  منفي بالشريعة، وا 

)قده( كلام في المقام، هو ان اطلاق قاعدة السلطنة معارض في  وللعراقي

ن مقتضى اطلاقها للمالك جواز تصرفه المق ام باطلاق ثبوت هذه القاعدة للجار، فا 

ن تضرر الجار بذلك كما  في ملكه بكل انحاء التصرفات، ومنها مثلًا حفر بالوعة وا 

لو تلوث ماء بئره وسقوطه عن الانتفاع، ومقتضى اطلاق ثبوتها للجار جواز 

المالك من حفر البالوعة، فاذن يقع حفظ ماء بئره من التلوث بأ ية وس يلة ولو بمنع 

التعارض بين الامرين فيسقطان معاً ومع سقوطهما يرجع الى الاصل العملي وهو 

 في المسأ لة اصالة جواز الحفر للمالك لعدم ثبوت المنع.

 الس يد الشهيد )قده( بامرين.. واجاب عنه

معارضة الاول: انه لا اطلاق لقاعدة السلطنة من جهة انها قاعدة لبية فلا 

لها مع اطلاقها للجار ل ن المتيقن هو ثبوتها للمالك اذا لم يس تلزم من ذلك وقوع 

 الضرر على الجار.

ن تضرر الجار من  والثاني: مع الاغماض عن ذلك وتسليم اطلاقها وا 

تصرف المالك في ملكه، الا ان هذا الاطلاق لا يكون معارضاً باطلاق القاعدة 



 (307).....................الحادي عشر.....................الجزء  

حفظ ماله وبئره، ولو بمنع الاخر من التصرف في  للجار المقتضي لسلطنته على

 ماله.

والوجه في ذلك ان قاعدة السلطنة على اساس مدلول كلمة )على( ناظرة 

الى التصرفات التي تمثل جانب القهر والغلبة على المال، مثلًا للمالك سلطة على 

لها على كل البيع والهبة والاجارة والايداع وغيرها من النقليات المالية، ولا نظر 

 ما له مساس بمال المالك ومنها حفظه.

وبعبارة الش يخ الفياض )حفظه الله(: ان قاعدة السلطنة ناظرة الى 

التصرفات التي تمثل جانب القهر والغلبة على المال ولا نظر لها الى جانب حفظه 

لاختصاصها بالتصرفات على امواله بالتصرفات الاعتبارية كالبيع والهبة والصلح.. 

وهكذا، والتصرفات الخارجية التي تغير صورة الاموال كاحداث القنوات في 

الاراضي المملوكة او حفر الابار فيها او العيون او زرعها وهكذا لا تشمل 

المحافظة على امواله بصورتها الخاصة، وعلى هذا فلا تعارض لاطلاق سلطنة 

له لا تكون مصداقاً المالك بالتصرف في ماله، ل ن ولاية الجار على حفظ اموا

 للقاعدة حتى تكون طرفاً للمعارضة.

: ان كون القاعدة لبية فلا اطلاق لها ليشمل التصرفات المضرة بالغير، وفيه

لا يمكن المساعدة عليه لما ذكرنا فيما س بق من ان ثبوتها ثبوت مقتضيها وهو الملك، 

اء مطلق والتقييد فلا مانع من اطلاقها ما لم يثبت تقييد لها، ل ن هذا الاقتض

بحاجة الى اثبات، وفي المقام يكون الكلام في مانعية الاضرار الوارد على الجار 

 وعدمه وليس في وجود المقتضي ل نه تام.

واما ما ذكره )قده( من ثبوت السلطنة على التصرف في المال الاعم من 

غريب منه التصرفات المعاملية الاعتبارية والخارجية فقط دون حفظ المال فهذا 

)قده(، اذ لا وجه لتخصيص القاعدة بما ذكره من التصرفات غير الحفظ، اذ ذلك 



 (308........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن المالك متسلط ومتول على امواله،  لا يناسب المراد من السلطنة على المال، وا 

فله ان يتصرف بماله ما لم يكن مانع في البين كما له حفظه بالطريقة التي يراها 

ن المال في معرض التلف او الضرر، وهذا هو مناس بة لذلك خصوصاً في حال كو

المرتكز في اذهان العرف والعقلاء وجرت سيرتهم عليه، لا ما ذكره )قده( من 

 جريان السيرة والارتكاز على التصرفات المالية مطلقاً دون حفظه.

وقد ذكر الش يخ )حفظه الله( وجهاً اخر بالقول: لو سلم ان القاعدة هذا 

ن لم يكن اطلاقها مختصة بجانب التصرف  في المال ولا تشمل الحفظ، فحينئذ وا 

معارض باطلاقها للجار الا انها معارضة بولاية الجار على حفظ ماله اذ لا ش بهة 

ن مقتضى اطلاق قاعدة السلطنة او الولاية جواز  في ثبوت هذه الولاية له، فا 

ن ادى الى ضرر الجار، ومقتضى ولاية الجار على ماله  تصرف المالك في ملكه وا 

 ان له منع المالك من التصرف المذكور.

وهو ليس بشيء، اذ لا فرق بين احقية الجار في منع المالك بين القول 

بثبوت سلطنته او ولايته حيث لا فرق بينهما الا بالتعبير، خصوصاً انه قد عبر 

قبل بضعة اسطر من كلامه بالقول: ل ن معنى سلطنته على المال ولايته عليه
1

. 

لى ضوء ما تقدم فا ن ما ذكره الس يد الشهيد )قده( من ان المحافظة على وع

المال ليس مصداقاً للتصرف في المال ليكون مشمولًا لاطلاق القاعدة، غير تام بل 

هو مصداق لذلك، كما يشهد به واقع الحياة الاجتماعية وما بنى عليه العقلاء من 

 ليه.ان المحافظة على المال من حقوقهم وسلطنتهم ع 

 

                                                 
1

 .459-458ص 11( المباحث ج 



 (309).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 



 (310........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 نس بة القاعدة مع ادلة الاحكام الاولية الالزامية
 

ذهب جماعة من الاصوليين على ان التنافي بين القاعدة وادلة الاحكام 

الاولية المتكلفة لبيان الاحكام الالزامية في الشريعة من الوجوبات والتحريمات، 

مرجحات ذلك هو من نوع التنافي المس تقر، والمرجع فيه قواعد باب التعارض و 

 الباب.

فيما ذهب اخرون الى ان التنافي غير مس تقر فيكون المرجع قواعد باب 

الجمع الدلالي العرفي، كالتخصيص والتقييد او حمل الظاهر على الاظهر او 

 الحكومة.

 ففي المسأ لة قولان..

قول اختاره الس يد الخوئي )قده( على ما في كتاب الدراسات، من ان 

دة وادلة الاحكام الاولية من المس تقر، من جهة ان نس بة القاعدة التنافي بين القاع

ن كانت هي العموم المطلق، حيث تكون القاعدة  الى مجموع تلك الاطلاقات، وا 

اخص منها، ولكن لا وجه لملاحظة النس بة الى مجموع تلك الادلة ل ن مجموعها 

عددة وهي اطلاقات ليس دليلًا واحداً بل هو امر منتزع من الادلة المتفرقة المت

الكتاب والس نة ولا يوجد عندنا دليل يسمى بمجموع الادلة حتى يمكن ملاحظة 

النس بة بينه وبين القاعدة، وعليه فلابد من ملاحظة نس بة كل واحد من الادلة 

مع القاعدة، وهذه النس بة هي العموم من وجه، ل ن مادة الاجتماع بين الطرفين 

فتراق من جانب الدليل الحكم غير الضرري، هي الاحكام الضررية، ومادة الا

 ومن جانب القاعدة غير مورد هذا الدليل.



 (311).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وعلى ما تقدم لابد من التفصيل في المقام بين ما اذا كان التعارض بين 

القاعدة واطلاقات الكتاب والس نة، وبين ما اذا كان التعارض بينها وبين اطلاقات 

 الروايات او عمومها.

لقاعدة داخلة في الروايات المخالفة للكتاب والس نة وهي لا اما على الاول فا

تكون حجة في نفسها بقطع النظر عن وجود معارض لها، باعتبار انها اجنبية 

ومشمولة للروايات الدالة على ان المخالف للكتاب والس نة زخرف وباطل، وعلى 

كان ضرريًا هذا فاذا وقع التعارض بين القاعدة وأ ية الوضوء او الغسل فيما اذا 

 فلابد من طرح القاعدة، والعمل بمقتضى اطلاق الكتاب والس نة.

واما على الثاني، فالقاعدة تارة تكون معارضة مع العام الوضعي واخرى مع 

 العام الاطلاقي الثابت بمقدمات الحكمة.

اما على الاول منهما، فلا معارضة حقيقية بينهما لامكان الجمع الدلالي العرفي 

تقدم العام الوضعي على الاطلاق الحكمي في مورد الاجتماع ل ن دلالة العام بينهما ل 

الوضعي على العموم تنجيزية فلا تتوقف على اية مقدمة ما عدا الوضع، بينما دلالة 

المطلق على الاطلاق تتوقف عليها ومن المقدمات المتوقف عليها عدم وجود 

ام الوضعي يصلح ان يكون قرينة القرينة على الخلاف، والمفروض وجودها ل ن الع

على الخلاف، ومانع عن انعقاد ظهور المطلق في الاطلاق، واما ظهور العام فلا 

يتوقف على شيء سوى الوضع وهو متحقق، ومن هنا تكون دلالة الاخير 

تنجيزية ودلالة الاول تعليقية متوقفة على تمامية مقدمات الحكمة، والا فلا اطلاق 

 لها.

كان العام الوضعي متصلًا مع المطلق، واما اذا كان منفصلًا عن  هذا فيما اذا

المطلق فهو حينئذ لا يكون مانعاً عن ظهور المطلق في الاطلاق، ل ن عدم 

القرينة المنفصلة ليست من مقدمات الحكمة وانما عدم القرينة المتصلة هي من 



 (312........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ة مقدمات المقدمات، وعلى هذا فظهور المطلق قد انعقد في الاطلاق لتمامي

الحكمة، والمفروض انه باطلاقه يشمل مورد الاجتماع فاذن يقع التعارض بينهما 

فيه، ولكن مع ذلك لابد من تقديم العام الوضعي على اطلاق المطلق في مورد 

الاجتماع ل نه اظهر واقوى من ظهور المطلق في الاطلاق وتقديم الاظهر على 

 نتيجة لا تعارض مس تقر بينهما.الظاهر من احد موارد الجمع العرفي، فال 

واما معارضة اطلاق القاعدة مع اطلاقات الروايات، فلابد فيها من الرجوع 

الى مرجحات باب التعارض، بناء على عدم الفرق في الرجوع الى مرجحات باب 

التعارض بين ما اذا كان التعارض بين الدليلين بالاطلاق او بالعموم الوضعي، واما 

المختار من ان الرجوع الى المرجحات مختص بما اذا كان التعارض  بناء على ما هو

بين الدليلين بالدلالة اللفظية واما اذا كان التعارض بينهما بالاطلاق الثابت بمقدمات 

الحكمة فالقاعدة تقتضي فيه تساقط اطلاق كلا الدليلين والرجوع الى العام الفوقاني 

1عمليةفي المسأ لة ان وجد والا الى الاصول ال 
. 

ن الاطلاق الثابت بمقدمات  وهذا يتوقف على صحة المبنى المذكور وا 

الحكمة ليس مدلولًا للفظ وانما هو مدلول للمقدمات، وادلة الترجيح ناظرة الى 

الترجيح لاحد مدلولي الدليلين اللفظيين بموافقة الكتاب أ و الس نة او مخالفة العامة، 

بالاطلاق فلا دلالة لها على الترجيح، وس ياتي اذا لم يكن بالاطلاق، واما اذا كان 

ن كان البادي في النظر هو ان الاطلاق  تحقيق الحال في باب التعارض، وا 

الثابت بالمقدمات هو مدلول اللفظ لا مدلول المقدمات، وعلى هذا فلا فرق بين 

من ان يكون التعارض بين الدليلين بالاطلاق او بالدلالة اللفظية، ففي كليهما لابد 

الرجوع الى المرجحات، فا ن كانت موجودة في المقام اخذ به والا فتسقط القاعدة 

 مع اطلاقات الادلة ويكون المرجع ما ذكره المحقق الخوئي )قده(.

                                                 
1

 .399-398ص 11نقلاً عن المحاضرات ج -512ص 3( الدراسات ج 



 (313).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ليه الش يخ الفياض )حفظه الله(، وهو ان لازم ما  وهنا جواب أ خر أ شار ا 

صبح تشريعها لغواً، كيف؟ ذكره المحقق الخوئي )قده( الغاء القاعدة نهائياً وحينئذ ي 

ما من الكتاب والس نة، فالقاعدة لا تكون حجة في نفسها  ل ن الادلة الاولية ا 

 لمخالفتها لهما؛ والمخالف لهما زخرف وباطل.

ن كانت من الروايات فدلالتها أ ما بالوضع وهو يقدم على اطلاق القاعدة،  وا 

ن كانت دلالتها بالاطلا ق الثابت بمقدمات الحكمة لتقديم ال ظهر على الظاهر، وا 

فقد سقطت القاعدة من جهة المعارضة، فيما لو قلنا بالتساقط او بتقديم اطلاقات 

الروايات على اطلاق القاعدة، وهذا معنى الغائها نهائياً، فيلزم محذور اللغوية من 

جعلها، ولهذا لابد من تقديم اطلاق القاعدة على اطلاق الروايات، ورفع اليد عن 

 تها، وذلك ل ن رفع اليد عن اطلاق احدهما اولى من الغاء الاخر رأ ساً.اطلاقا

وبعبارة اخرى: ان الضرورة تقدر بقدرها، وما دام يمكن رفع التعارض برفع 

اليد عن اطلاق احد الدليلين وابقاء الاخر، فلا موجب لرفعه بالغاء احدهما 

 وتقديم الاخر، وحيث يتحقق بالاول فلا موجب للثاني.

عن اصل التقريب، بقياس القاعدة الى مجموع الادلة الاولية  اجاب وقد

كانت اخص منها بأ نه تام، بعد رفع اعتراض الس يد الخوئي، بأ نه لابد من النظر الى 

 كل واحد من الادلة وملاحظة نسبته مع القاعدة.

ان ملاك التخصيص اذا كان لزوم المعاملة مع الادلة المنفصلة كادلة متصلة، 

ل ن الشارع قد بنى على بيان الاحكام الشرعية بنحو التدرج، وأ نه في مقام وذلك 

اقتناص المفاد النهائي من كلامه، وهذا البناء بمثابة القرينة العامة على ذلك، وعلى 

هذا فتعيين المدلول النهائي الجدي من القاعدة منوط بملاحظة مجموع ال دلة ما 

والاعتراض يتم لو كان ملاك التخصيص أ مكن أ ن يكون الوجه للتقديم تاماً، 

 الاظهريه ونحوها.



 (314........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 واورد عليه الش يخ الفياض )حفظه الله(:

ان هذا البيان مجرد افتراض لا واقع موضوعي له في الخارج، لوضوح انه اذا 

ورد عام من المولى ثم خاص؛ يقوم المكلف بتخصيص العام بالخاص بدون ان 

ان الشارع في المس تقبل ينصب قرينة اخرى  ينتظر الى اخر المطاف، واما احتمال

 لا اثر لها، وهذا لا ينافي كون الاحكام الشرعية بنحو التدريج.

فهذا الوجه غير تام، وعلى خلاف ما هو الطريقة المتبعة في الجمع بين 

 الروايات وعلاج التعارض بينهما.

فالصحيح هو ملاحظة نس بة القاعدة الى كل واحد من الادلة
1

. 

وانه قسم ال مر بحسب ملاك  مع الس يد الشهيد )قده(،والحق 

ن كان الاظهرية، فما ذكره الس يد الخوئي يكون تاماً ل ن الاظهرية  التخصيص، فا 

 بين دليلين لا بين دليل ومجموع ال دلة.

ن كان الملاك، اقتناص المفاد النهائي من كلام الشارع بقرينة تدرجه في  وا 

ن هذا الحكم لا لى مجموع ال دلة من جهة بيان أ حكامه، وا  لا بعد النظر ا  ليه ا   يوصل ا 

نهج الشارع، وأ نه نصب قرينة على انه مندرج في بيان أ حكامه، وحينئذ لابد  هكون

من التعامل مع ال دلة المنفصلة ك دلة متصلة.. صح الوجه المذكور، ل ن اقتناص 

لا يكون اعتراض  المفاد النهائي لا يكون الا بالنظر الى مجموع الادلة وبالتالي

 الس يد الخوئي )قده( وجيهاً.

واما ما ذكره الش يخ من ان احتمال نصب قرينة في المس تقبل وأ نه لا ينافي 

التدرج في بيان الاحكام، نعم هو كذلك ولكنه ينافي اقتناص المفاد النهائي لكلام 

 الشارع، وأ نه لا يتحقق الا بالانتهاء من تمام بياناته.

                                                 
1

 .412ص 11( المباحث ج 



 (315).....................الحادي عشر.....................الجزء  

د الشهيد واقع موضوعي، وأ نه ممارسة العملية الاس تنباطية بل لما ذكره الس ي

في الخارج لا تتم الا بعد الفحص واليأ س عن الظفر بدليل في مضان الفحص كل 

ذلك ل ن الوصول الى مفاد الشارع ومراده من بياناته لا يتحقق الا بعد الانتهاء 

 من رصد جميع بياناته في المسأ لة.

قهاء الى كون التعارض من النوع غير وقد ذهب مجموعة من الف  هذا

المس تقر، وأ ن لسان القاعدة لسان النظر الى الادلة الاولية، والقاعدة تكون 

حاكمة على تلك الادلة، وتدل على رفع الاحكام الضررية وانها غير مجعولة في 

 الشريعة حيث تقيد اطلاقات الادلة الاولية في دائرة الاحكام غير الضررية.

ب هذا الاتجاه كالمحقق الخوئي )قده( ومن تبعه بأ ن تقديم وقال: اصحا

القاعدة على الادلة الاولية من باب الحكومة، ولهذا فهيي تتقدم عليها من دون 

ملاحظة النس بة بينهما، ولا ملاحظة مرجحات باب التعارض من الانصبة 

 والاظهرية ونحوهما.

ليل الحاكم ناظراً وقد بين الس يد الخوئي )قده( وجه ذلك، حيث يكون الد

الى الدليل المحكوم، بحيث لولا الدليل المحكوم لكان الحاكم لغواً، وفي المقام الامر 

ن لسان القاعدة هو لسان النظر الى الادلة الاولية بحيث لولاها لكانت  كذلك، فا 

 القاعدة بلا موجب ولغواً.

بمدلوله ثم ان نظر الدليل الحاكم قد يكون بمدلوله المطابقي وقد يكون 

 الالتزامي.

والقسم الاول: يكون الدليل ناظراً الى ظهور الدليل الاخر، وجهة دلالته 

على المراد الجدي، وهذا القسم من الحكومة نادر جداً، حيث ادعى المحقق 

النائيني )قده( عدم وجوده، ولكنه موجود في الروايات على ندرة، من قبيل قوله 

بعد ما س ئل عن قوله  -شك بين الثلاث والاربععليه السلام انما عنيت بذلك ال 



 (316........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ومن هذا القبيل ايضاً ظهور الدليل في بيان الحكم  -عليه السلام لا يعيد الصلاة

الواقعي، ثم ورد دليل اخر يقول ان الدليل الاول انما صدر تقية لا لبيان الحكم 

لدليل كلمة الواقعي، وهذا القسم كثير في الروايات وغالباً ما يس تعمل في لسان ا

 أ ي او اعني وما شابههما ل ن لسان الحاكم لسان نظر وتفسير.

واما لو كان النظر بالمدلول الالتزامي، فالدليل الحاكم قد يكون ناظراً الى 

 موضوع دليل المحكوم نفياً او اثباتًا وقد يكون ناظراً الى محموله.

لثاني أ ي ما كان والاول: كقوله عليه السلام لا ربا بين الوالد وولده، وا

اثباتًا وتوسعة للموضوع كقوله عليه السلام الطواف بالبيت صلاة، فلا يجري حكم 

 الربا بين الوالد وولده، وفي الثاني يجري احكام الصلاة في الطواف.

وقد يكون الدليل ناظراً الى عقد الحمل، كةديث لا ضرر ولا حرج 

ن الدليل الحاكم ناظر الى محمول الد ليل المحكوم، وهو الحكم المجعول في ونحوهما فا 

الشريعة المقدسة للاش ياء بعناوينها الاولية، فالوضوء الذي حكمه الوجوب اذا كان 

 ضرريًا فالدليل الحاكم يقول انه ليس بواجب، أ ي الوضوء الضرري ليس بواجب.

والجامع بين هذه الاقسام هو كون الدليل الحاكم ناظراً الى الدليل المحكوم 

 اً له، ومن هذا الحيث فهو متاخر عنه رتبة.ومفسر 

اما وجه تقديم الدليل الحاكم على الدليل المحكوم بنحو الكبرى وبدون 

 ملاحظة للنس بة والترجيح بين الدليلين.

فبيانه: ان الدليل الحاكم اذا كان ناظراً الى عقد الوضع بالتوسعة او بالتضييق 

كليف لا يتكفل بيان موضوعه، بل هو فالوجه فيه ظاهر، ل ن كل دليل مثبت للت 

يدل على الحكم على تقدير وجود الموضوع على نحو القضية الحقيقية، واما ان هذا 

التقدير ثابت او غير ثابت فالدليل ساكت عنه.. وعلى هذا فالدليل المحكوم يدل 

على ثبوت االحكم على تقدير ثبوت الموضوع، واما الدليل الحاكم فهو يدل على نفي 



 (317).....................الحادي عشر.....................الجزء  

جود الموضوع، او وجوده، ولا تنافي بينهما اصلًا اذ لا يتصور التنافي والتعارض و 

 بين الدليل الساكت والدليل الناطق.

مثلًا ان دليل الربا لا يكون متكفلًا لبيان تحقق الربا خارجاً، بل هو يفيد 

افاة حرمة الربا على نحو القضية الحقيقية، فاذا ورد لا ربا بين الوالد وولده فلا من

بينهما، ل ن الحاكم لا يثبت ما لا يثبته الدليل المحكوم، وعليه فيجب العمل بهما 

والحكم بحرمة الربا وأ نه لا ربا بين الوالد وولده، وكذا الحال في التوسعة للموضوع، 

 كالطواف في البيت صلاة.

لى واما اذا كان الدليل الحاكم ناظراً الى جهة الصدور في الدليل المحكوم أ و ا

عقد الحمل، فبالرغم من وجود التنافي بينهما ل ن الدليل المحكوم يدل باطلاقه على 

نه يدل  ثبوت الحكم الشرعي حتى في موارد الضرر مثل دليل وجوب الوضوء، فا 

على وجوبه مطلقاً، والمفروض ان الدليل الحاكم كةديث لا ضرر ينفي وجوبه في 

في بينهما، بين اطلاق الحديث واطلاق فيقع التنا -في مورد الضرر -هذه الحالة

وجوب الوضوء، ومع هذا التنافي فلابد من تقديم الحديث، ل ن موضوع حجية 

الظهور هو الشك في المراد، والشك في جهة الصدور الثابتان ببناء العقلاء الذي 

اس تقر على العمل بهما، على كون الظاهر هو المراد الجدي، وعلى كون الداعي هو 

كم الواقعي في حال الشك فيهما، ولكن بعد ورود الدليل الحاكم الدال على بيان الح

بيان المراد وجهة الصدور، لا يبقى موضوع للاصلين المتقدمين، فلا يبقى شك 

حتى يعمل بجهة الصدور وباصالة الظهور، فيكون الدليل الحاكم مبيناً للمراد من 

 الدليل المحكوم ومبيناً لجهة صدوره.

: ومرد هذا القسم من الحكومة الى نفي الموضوع ايضاً، خ الفياضقال الش ي

ولهذا لا تنافي بين اصالة الاطلاق في الدليل المحكوم وبين الدليل الحاكم، حديث لا 

 ضرر.



 (318........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

هذا هو السر في تقديم الحاكم على المحكوم من دون ملاحظة النس بة بينهما، 

نها تتقدم بعد بعد احراز حجية الحاكم، وهذا الكلام جارٍ في كل  قرينة مع ذيها فا 

ن كان اقوى ظهوراً.  احراز قرينيتها على ظهور ذي القرينة وا 

 هذا البيان من حيث نكتة التقديم. وقد نوقش

نه لا يمكن المساعدة  اما نظر الدليل الحاكم الى موضوع الدليل المحكوم، فا 

ما دل على حرمة  عليه ل ن موضوع الدليل المحكوم ثابت في الشريعة المقدسة مثل

نه شامل باطلاقه الى الربا بين الوالد وولده ويدل على حرمته، واما ما دل  الربا فا 

على انه لا ربا بين الوالد وولده، فيدل على نفي حرمته في هذا المورد، ولكن 

بلسان نفي الموضوع، والموضوع في المقام متحقق فلا محالة يكون المنفي واقعاً 

اكم هو حرمته، والمفروض انها ثابتة بالدليل المحكوم فلا محالة يقع وحقيقة بالدليل الح

التنافي بينهما، ل ن النفي والاثبات واردان على شيء واحد وهو حرمة الربا بين 

الوالد وولده، وانما الاختلاف في اللسان والتعبير واما المضمون والواقع فلا 

 -الربا -ليل الحاكم هو حرمتهاختلاف بينهما، حيث يكون المنفي في الواقع بالد

ولكن بلسان اخر هو لسان نفي الموضوع الذي يرجع الى نفي الحكم عنه حقيقة، 

 ولهذا يقع التعارض بينهما.

والحاصل: ان معيار التعارض بين الدليلين انما هو في الواقع فاذا كان احد 

تعارض لا محالة بلا الدليلين ينفي الحكم عن الموضوع في الواقع والاخر يثبته فيقع ال 

فرق بين ان يكون النفي والاثبات بالمطابقة او بالالتزام او بالتفريق بينهما، نعم لو 

كان الدليل الحاكم رافعاً لموضوع الدليل المحكوم واقعاً لم يكن بينهما أ ي تعارض، 

 ولكن الامر في المقام ليس كذلك.

لتقديم للمحقق الش يخ الفياض )حفظه الله( على بيان ا هذا وقد علق

 النائيني )قده( وعلى الايراد عليه.



 (319).....................الحادي عشر.....................الجزء  

اما تعليقه على ما ذكرته مدرسة المحقق النائيني )قده( فل ن ما ذكرته مبني 

على ان يكون مفاد حديث لا ربا بين الوالد وولده هو نفي الموضوع للدليل المحكوم 

على ثبوت  وهو دليل حرمة الربا في الخارج بقرينة ان الدليل المحكوم لا يدل

 موضوعه فيه ولهذا لا تنافي بينهما.

ولكن هذا المبنى خاطئ، وذلك ل ن مفاد دليل لا ربا هو نفي الموضوع 

تشريعاً، حيث انه اخبار عن ان الشارع لم يجعل الزيادة اذا كانت بين الوالد وولده 

رق بينه موضوعاً للحرمة في عالم التشريع والجعل ولا نظر له الى عالم الخارج، ولا ف

وبين الدليل المحكوم من هذه الناحية، فكما ان الدليل المحكوم غير ناظر الى ثبوت 

موضوعه في الخارج وانما هو ناظر الى ثبوت مدلوله وهو الحرمة في عالم الجعل 

والتشريع للموضوع المقدر وجوده في الخارج من دون النظر الى وجوده فيه او 

قضايا الحقيقية في مقابل القضايا الخارجية، هذا عدم وجوده، ل ن ذلك هو نكتة ال

على القول بأ ن جعل الاحكام الشرعية اعم من الوجوبية والتحريمية مجعولة بهذا 

النحو من القضايا للموضوعات المقدرة في الخارج، واما على قول بأ ن الاحكام 

وضوعاتها، الشرعية التحريمية مجعولة بنحو القضايا الفعلية أ ي فعلية مجعولاتها لم

سواءً أ كانت موضوعاتها موجودة في الخارج أ م لا، شريطة أ ن يكون المكلف قادراً 

على ايجادها حتى لا يلزم توجيه التكليف الفعلي الى العاجز، مثلًا حرمة الربا في 

الشريعة فعلية سواءً أ كان الربا موجوداً في الخارج أ م لا، وحرمة شرب الخمر فعلية 

رة موجودة في الخارج أ م لا، بالشرط المذكور بأ ن يكون المكلف سواءً أ كانت الخم

قادراً على شربها ولو بايجادها في الخارج، وأ يضاً مفاد لا ربا بين الوالد وولده هو 

لا أ نه بهذا اللسان لا  ن كان في الحقيقة نفي الحكم ا  نفي الموضوع تشريعاً، وهذا وا 

لذي لا يكون له موضوع في الخارج بلسان نفيه مباشرة، وأ وضح من ذلك الحرام ا



 (320........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

كالكذب والغيبة، فأ نه لا ش بهة في أ ن حرمته فعلية من حين جعلها وتشريعها ولا 

 تتوقف على شيء في الخارج.

وعلى كلا القولين فمدلول لا ربا هو عدم جعل الشارع الزيادة بينهما موضوعاً 

ن تعيين موضوع الحكم ومتعلقه كتعيين نفس الحكم بيد الشارع  للحرمة على اساس ا 

اطلاقاً وتقييداً، سعة وضيقاً، وعليه فيكون مفاد لا ربا بين الوالد وولده نفي 

ن كان بحسب اللب والواقع يرجع  موضوعية الزيادة للحرمة تشريعاً، وهذا النفي وا 

نما هو بلةاظ  لا أ ن ملاك الجمع الدلالي العرفي بين الدليلين ا  الى نفي الحرمة عنها ا 

ن لسان أ حدهما نفي موضوعية الزيادة لسان الدل  يل في مقام الاثبات، وحيث ا 

للحرمة، والثاني اثبات الحرمة لها، والعرف لا يرى تعارضاً بينهما ويرى بمقتضى 

ن الدليل ال ول حاكم على الدليل الثاني، ل ن المرتكز لدى العرف  الارتكاز العرفي ا 

ن ما دل على نفي الحكم بلسان نفي المو  ضوع تشريعاً قرينة على تقييد ما دل العام ا 

 على اثبات الحكم له بدون أ ن يرى التعارض بينهما.

ما ما ذكره المعلق )قده(: فل ن عدم التنافي بينهما من جهة أ ن يكون ال ول  وا 

)الحاكم( يدل على نفي موضوع الدليل المحكوم في الخارج والدليل المحكوم لا يدل 

ن مدلو  ل الدليل الحاكم ليس هو نفي موضوع الدليل على وجوده فيه، لوضوح ا 

ن هذا النفي ليس نفياً تكوينياً بل هو تشريعي في عالم  المحكوم خارجاً، ضرورة ا 

ن الدليل المحكوم يدل على حرمة الربا  التشريع لا في عالم الخارج، بل من جهة ا 

ن كان بين الوالد وولده، والدليل الحاكم يدل على نفي موضوعه ا تشريعاً تشريعاً وا 

ن جعل الربا  بينهما، ل ن تعيين الموضوع كتعيين الحكم نفياً واثباتًا بيد الشارع فكما ا 

موضوعاً للحرمة بيد الشارع فكذلك نفي موضوعيته، لحصة خاصة منه بيده، ل ن 

الموضوعات الشرعية جميعاً بما لها من الموضوعات والمتعلقات بيد الشارع اطلاقاً 

 اثباتًا.وتقييداً، نفياً و 



 (321).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وعلى هذا فحديث حرمة الربا مدلولة اثبات الحرمة وجعلها للربا، وأ ما 

ذن  حديث لا ربا يدل على أ ن الشارع لم يجعل الزيادة بينهما موضوعاً للحرمة، فا 

ن ذلك  يكون مفاده نفي موضوعية الزيادة بينهما للحرمة في عالم التشريع باعتبار ا 

ذن لا تعارض بينهما بيده، وأ ما ذات الزيادة فلا يمكن  رفعها لا تكويناً ولا تشريعاً، ا 

ن كان بين الوالد وولده وقضية لا ربا الربا ل ن قضية حرمة  تدل على حرمته وا 

نافياً بين اللسانين ل ن ت تدل على نفي موضوعية الربا بينهما تشريعاً ولا يرى العرف 

نما هو بلةاظ صيغها المناط في الجمع العرفي والتعارض بين ال دلة في مقام الا ثبات ا 

الخاصة والسنتها في هذا المقام وظهوراتها العرفية لا بحسب مقام الواقع ومقام 

ن كان مرجعه الى نفي حكمها في  الثبوت وعلى هذا فنفي موضوعية الزيادة وا 

لا أ ن المناط في الجمع الدلالي العرفي بين حرمة الربا مطلقاً حتى  الواقع وهو الحرمة ا 

نما هو بلةاظ اللسان والدليل في مقام بين الو  الد وولده، وبين دليل نفي الربا بينهما ا 

ن كان  الاثبات، والمفروض أ ن لسان دليل نفي الربا بينهما لسان النظر والحكومة وا 

مرجعه في الواقع الى نفي الحكم
1

. 

ما ذكره من أ ن التنافي بين الدليلين لو كان في مقام التعبير  وأ علق على

ان، أ ي مقام الاثبات، ولهذا لا يرى العرف تنافياً بين اللسانين والمفروض واللس

ن لسان حديث لا ربا بين الوالد وولده نفي الموضوع في مقام الاثبات تعبداً  ا 

وتشريعاً، ولسان دليل حرمة الربا اثبات الحرمة له في هذا المقام، فلا تعارض 

على التصرف في لسان الثاني وأ نه  بينهما ولكن اللسان ال ول قرينة بنظر العرف

 لسان النظر والحكومة.

                                                 
1

 437 - 435ص 11( المباحث ج



 (322........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن هذا لو تم: فماذا يقول ش يخنا في مثل قول القائل زيد بخيل وزيد كثير  فا 

الرماد، حيث يتعرض كل منهما بحسب لسانه الى ما لا يتعرض له ال خر، ودعوى 

 أ ن العرف لا يرى تنافياً بين اللسانين أ ول الكلام.

 أ كانت موضوعاتها موجودة في الخارج أ و لا ...الخ وأ ما قوله سواءً 

ذ هو السبب والعلة لمسببه ومعلوله وهو  لا يعقل عدم وجود الموضوع، ا 

الحكم أ و بمنزلتها ولا يعقل عدم وجوده، بل هو موجود مطلقاً، في حال فعلية 

الحكم، ولكنه على نحوين وما يمكن التعبير عنه بموضوع التكليف وهو ما يراد به 

 البالغ العاقل المختار مما يسمونه بالشروط العامة للتكليف.

وما يمكن أ ن يعبر عنه بما يتعلق به المتعلق، كشرب الخمر، فالشرب متعلق 

ومتعلق هذا الشرب هو الخمر، فالخمر موضوع الحكم، فما أ مكن ايجاد متعلقه بدون 

أ خر سمي توقفه على شيء زائد يسمى موضوع التكليف، وما يتوقف على شيء 

 موضوع الحكم.

ما ما ذكره اس تظهاراً تعليقاً على المحقق النائيني )قده( من نفي موضوع  وا 

ن  الدليل المحكوم وهو دليل حرمة الربا في الخارج، جاعلًا القرينة على ذلك ا 

 الدليل المحكوم لا يدل على ثبوت موضوعه فيه ...الخ((

المذكور هو نفي الموضوع فلا يمكن قبوله ل ن الظاهر أ ن مقصود المحقق 

 للزيادة بين الوالد وولده سواءً وجدت في الخارج أ و على نحو الوجود الفرضي لها.

وبعبارة أ خرى هو ايضاً مجعول على نحو القضية الحقيقية، من دون النظر له 

الى تحققها في الخارج أ و عدمها، وحمل الكلام على وجودها الخارجي تحميل لا 

 ق النائيني )قده(.يحتمله كلام المحق



 (323).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن  وحيث يكون ناظراً الى الدليل ال خر فهو مفسراً له ومبين للمراد منه وا 

الحرمة ثابتة للربا غير موجودة فيما لو كانت الزيادة بين الوالد وولده من دون نص 

 له الى وجودها في الخارج.

 : بأ ن هذا تخصيص لا حكومة.فا ن قلت

ما، وهو أ ن قرينة التخصيص عامة س يأ تي في حينه بيان الفرق بينه قلت:

نوعية وقرينة الحكومة شخصية حيث ينظر المتكلم الى شخص كلامه السابق لبيان 

 مراده وتفسيره.

الس يد الشهيد )قده( الى ما ذكره المحقق النائيني )قده( من  هذا وقد أ ورد

 قسم الحكومة بالنظر الى عقد الحمل بايرادين:

دم للنائيني )قده( لا يبقى فرق بين الحكومة أ ولًا: أ نه على البيان المتق

والتخصيص، ل ن الخاص يكون أ يضاً رافعاً لموضوع اصالة العموم تعبداً وهو 

ن هذه المدرسة تفرق بينهما.  الشك في المراد الجدي، مع ا 

وبعبارة الس يد الشهيد )قده(
1

أ ن ارتفاع موضوع حجية الاطلاق وهو  

تص بالحاكم بل يجري في التخصيص وسائر وجوه الشك بالدليل الحاكم تعبداً لا يخ 

 الجمع العرفي.

ن محل الكلام هو في حكومة  وثانياً: ما ذكره الش يخ الفياض )حفظه الله(: ا 

حديث لا ضرر على اطلاقات الادلة ال ولية لا حكومته على حجية هذه 

 المراد الاطلاقات التي عمدة أ دلتها السيرة العقلائية الممضاة شرعاً، فا ن الشك في

نما هو في حكومة حديث لا  نما أ خذ في موضوعها، ومحل الكلام في المقام ا  الجدي ا 

ضرر على اطلاقات دليل الوجوب للوضوء الشامل للوضوء الضرري أ يضاً لا 

 على دليل حجية اطلاقه كما هو ظاهر.

                                                 
1

  509ص 2( بحوث في علم الاصول ج



 (324........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن الشك في المراد الجدي كما هو مأ خوذ في موضوع اصالة الظهور  ثالثاً: ا 

ق للدليل المحكوم، فكذلك هو مأ خوذ في موضوع اصالة الظهور والاطلا

والاطلاق لحديث الضرر فيكون كل منهما رافعاً لموضوع ال خر تعبداً وهو الشك 

 في المراد الجدي.

وقد علق الش يخ الفياض على الاشكال ال خير بأ نه غير وارد، فأ ن حديث 

 الاولية، باعتبار أ نه بنظر لا ضرر يكون رافعاً لموضوع اصالة الاطلاق في الادلة

العرف قرينة لبيان المراد الجدي منهما، بينما اطلاقات الادلة الاولية لا تصلح أ ن 

تكون قرينة عرفاً لبيان المراد الجدي من حديث لا ضرر ونحوه .. 
1

 

أ ما ما ذكر من عدم الفرق بين التخصيص والحكومة، فليس كذلك  أ قول:

قد فرق بينهما في مواضع من حيث تحقق التعارض في ل ن المحقق النائيني )قده( 

موارد التخصيص وعدمه في الحكومة، وما ذكر هنا هو حكومة لا تخصيص ولذا لم 

 يقبل بالتعارض بين دليل حرمة الربا وبين لا ربا بين الوالد وولده.

ذا  وذكر بعض المعاصرين أ نه يظهر من كلامه في بحث حجية الظن من أ نه ا 

يص أ مكن الرجوع الى العام كما لو قال )أ كرم العلماء( وشك في أ نه شك في التخص 

ذا شك في الحكومة لم يمكن  هل قال )لا تكرم العالم الفاسق( أ و لا، ولكن ا 

ن  الرجوع الى العام كما لو قال )العالم الفاسق ليس بعالم( أ و لا، وك نه مبني على ا 

قبيل الش بهة المصداقية  التمسك بالعام في مورد الحكومة المشكوكة يكون من

2لنفس العام ولا يجوز التمسك بالعام في الش بهة المصداقية اتفاقاً 
. 

وما ذكره الش يخ الفياض من كون الموضوع للبحث هو حكومة حديث لا 

ضرر على اطلاقات الادلة الاولية لا حكومته على أ دلة حجية هذه الاطلاقات 

الظهور وجهة الصدور منتفيان بعد  ليس على ما ينبغي، ل ن المذكور هو أ ن حجية

                                                 
1

  444ص 11( المباحث ج
2

  السيستاني - 256( قاعدة لا ضرر ص



 (325).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ورود الدليل الدال على بيان المراد وجهة الصدور لا يبقى شك حتى يعمل بهما، 

فيكون الدليل الدال )الحاكم( مبيناً للمراد من الدليل المحكوم ومبيناً لجهة صدوره، 

وبه يرتفع الشك ولم يبق مورد للعمل بها .... الخ((
1

. 

اد الش يخ الفياض على ما ذكره الس يد الشهيد )قده( مما تقدم نعرف بأ ن اير 

ن ما هو محتاج الى تفسير وبيان هو اطلاق الادلة لا حديث لا ضرر فهو  تام، وا 

بيّن وواضح، وبعبارة أ خرى أ ن نظر الحديث الى الاطلاقات يعطي معنى جديداً، 

 طلاقات.وأ ما العكس فلا وبالتالي فالحديث قرينة عرفاً على بيان المراد من الا

ما توسعةً.  هذا فيما تعلق بحكومة عقد الوضع تضييقاً، وا 

كقوله )عليه السلام(: ))الطواف في البيت صلاة(( و))الفقاع خمر(( فلا 

يرد عليه ما أ ورده الس يد الشهيد )قده( على القسم ال ول، والوجه فيه، أ نه لا 

ما دل على  ش بهة في أ نه لا تنافي بين حديث الطواف في البيت صلاة، وبين

اعتبار الطهارة في الصلاة، فأ ن ال ول لا يدل على عدم اعتبارها في الطواف حتى 

ن  ينافي ما دل على اعتبارها في الصلاة، ل ن  لسان الدليل لسان تنزيل، وا 

الطواف من افراد الصلاة فيكون محكوماً بحكمها ومشروطاً بشرائطها، أ و أ ن له 

ة ونحوهما، ومن الواضح أ نه لا تنافي بين الدليلين من احكام المنزل عليه من الطهار 

فأ ن حديث الطواف لا يدل على أ ن الطهارة غير معتبرة فيه حتى ينافي ما دل على 

 أ نه صلاة، فأ نه يدل بالالتزام على اعتبارها فيه.

ولكن تقديم الحديث على دليل اشتراط الطهارة بالصلاة هل هو من باب 

 الحكومة او لا؟

الفياض أ نه ليس من باب الحكومة، ل ن حكومة حديث  ذهب ش يخنا

الطواف على أ دلة اشتراط الطهارة في الصلاة مبنية على أ ن يكون مفاد الحديث 

                                                 
1

  341ص 3( مصباح الأصول ج



 (326........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

النظر الى أ صل الطواف فرداً من افراد الصلاة عنائياً، فا ذا جعل فرداً لها كذلك 

لا يكون ترتب عليه احكامها من دون حاجة الى مؤونة زائدة، ولكن هذا المعنى 

الى جعل أ حكام الصلاة  لمتفاهم العرفي منه هو أ نه ناظرمتفاهماً عرفياً منه، ل ن ا

للطواف، ل ن التنزيل ظاهر عرفاً في اثبات أ حكام المنزل عليه للمنزل لا جعل 

المنزل فرداً من افراد المنزل عليه، غاية ال مر، أ ن الطواف قد يكون شريكاً للصلاة 

ن احكام الصلاة تجعل للطواف مباشرة باعتباره فرداً من في احكامها، وأ خرى أ  

أ فرادها، فهو شريك في موضوع الصلاة، نظير ذلك في الموضوعات الخارجية 

ن معناه ليس جعل زيداً من افراد الاسد بل اثبات شجاعة  كقولك زيد أ سد، فا 

 الاسد له وأ نه يش به الاسد.

القاعدة لعدم التنافي بينهما فالنتيجة: أ ن التقديم في هذا القسم يكون على 

 وليس من باب الحكومة ... الخ.

: أ ن الظاهر من دليل الطواف في البيت صلاة، أ نه من أ فراد الصلاة وفيه

ويكون شريكاً لها في أ حكامها وفي موضوعها، لا أ نه شريك لها في ال حكام دون 

نما لا يصح جعل زيداً أ   سداً واضح ا ذ الموضوع، وما نظر له في مثال زيد أ سد، فا 

الجعل لا ينال ال مور الخارجية التكوينية، ولا سبيل الى تغييرها عن طبيعتها 

س ناد بعضها لبعض لجهة مناس بة بهما والجهة المناس بة  نما يصح ا  وحقيقتها، وا 

طلاق ال سد على زيد،  طلاق المذكور هو الشجاعة التي صححت ا  المصحةة للا 

ية فأ نها بيد المعتبر، ولذا أ عتبر الطواف صلاة وان هذا من ال مور الجعلية الاعتبار 

 ومن أ فرادها.



 (327).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 فصل

قوله )قده(:)) في الاستصحاب: وفي حجيته اثباتاً ونفياً أقوال 

 للأصحاب.

ولا يخفى أن عباراتهم في تعريفه وإن كانت شتى، إلا أنها تشير 

الى مفهوم واحد ومعنى فارد: وهو الحكم ببقاء الحكم أو الموضوع ذي 

 شك في بقائه. حكم

إما من جهة بناء العقلاء على ذلك في أحكامهم العرفية مطلقاً، أو 

 في الجملة تعبداً، أو للظن به الناشئ من ملاحظة ثبوته سابقاً.

وإما من جهة دلالة النص أو دعوى الإجماع عليه كذلك، حسبما 

 تأتي الإشارة الى ذلك مفصَّلًا.

 –لأن يقع فيه النزاع والخلاف ولا يخفى أن هذا المعنى هو القابل 

 على أقوال. –في نفيه واثباته مطلقاً أو في الجملة، وفي وجه ثبوته 

ضرورة أنه لو كان الاستصحاب هو نفس بناء العقلاء على البقاء أو 

الظن به الناشئ من العلم بثبوته؛ لما تقابل فيه الاقوال، ولما كان النفي 

موردين، وتعريفه بما ينطبق على  والاثبات واردين على مورد واحد بل

بعضها، وإن كان ربما يوهم أن لا يكون هو الحكم بالبقاء بل ذلك الوجه 

إلا أنه حيث لم يكن بحد ولا برسم، بل من قبيل شرح الأسم كما هو 



 (328........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الحال في التعريفات غالباً، لم يكن له دلالة على أنه نفس الوجه، بل 

 وقع للاشكال على ما ذكر في تعريفه للإشارة إليه من هذا الوجه، ولذا لا

 –إذا لم يكن بالحد أو الرسم  –بعدم الطرد أو العكس، فأنه لم يكن به 

 بأس.

 –وما ذكر فيها من الاشكال  –فانقدح: أن ذكر تعريفات القوم له 

 .((بلا حاصل، وطول بلا طائل

 

 فصل: في الاس تصةاب

وللاصحاب أ قول فيه ويقوم البحث على اثبات حجية الاس تصةاب ونفيها 

لا  س يأ تي المصنف على ذكرها، وقد أ ختلفت كلمات العلماء في تعريفه وكانت ش تى ا 

: وهو الحكم ببقاء حكم أ و (39)أ نها جميعاً تشير الى مفهوم واحد ومعنى فارد

موضوع ذي حكم شك في بقائه، كعدالة زيد التي هي موضوع لجواز الاقتداء به 

د الحكم بالبقاء أ حد أ مور أ ربعة، هي التزام العقلاء عند الشك في بقائها، ومستن

بالبقاء مطلقاً أ و في الجملة أ و الظن بالبقاء الناشئ من اليقين السابق بالحدوث 

كذلك أ و الروايات أ و الاجماع، ولا يقدح اختلاف المدارك ل ن كل واحد منها 

ف حقيقة يشير الى ذلك المعنى من وجه وليست تلك المدارك مؤدية الى اختلا

ن  الاس تصةاب، لما تقدم من أ ن كل واحد منها يشير اليه من جهة، فلا يقال ا 

ن  كان مدركه هو التزام العقلاء فيكون الاس تصةاب عبارة عن التزامهم بالبقاء، وا 

ن كان مدركه  كان هو الظن بالبقاء كان الاس تصةاب عبارة عن الظن بالبقاء، وا 

ن هذا المعنى غير صحيح بل هو هو ال خبار كان عبارة عن حكم الشار  ع بالبقاء، فا 



 (329).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن اختلفت مداركه، بل يلزم من دعوى اختلافه باختلاف مداركه  معنى واحد وا 

أ ن لا يكون قول النافي لحجيته وقول المثبت لها وارداً على مورد واحد، وهكذا 

ا يلزم أ ن تكون ال دلة المس تدل بها على حجيته وعلى عدمها غير متقابلة بمعنى أ نه

 ليست ناظرة الى شيء واحد.

ن أ ختلفت كلماتهم في تعريفه، فقيل: بأ نه عبارة عن ابقاء  ثم أ ن الاصحاب وا 

ما كان، وقيل أ نه عبارة عن اثبات الحكم في الزمان الثاني تعويلًا على ثبوته في 

الزمان السابق، وقيل أ نه كون حكم أ و صفة متيقنة الحدوث سابقاً مشكوكة البقاء 

لا أ نه يمكن أ ن يقال بأ ن جميع هذه التعريفات تشير الى لا حقاً،  وقيل غير ذلك، ا 

 معنى واحد وهو ما أ شرنا اليه.

: بأ ن بعض هذه التعاريف جعلت الاس تصةاب عبارة عن نفس لا يقال

المدرك، فمثلًا قيل بأ نه عبارة عن الظن بالبقاء بناء على كون المدرك هو الظن، 

اب ليست واحدة عند الجميع، بل هي بلةاظ وهذا معناه أ ن حقيقة الاس تصة

 هذا التعريف عبارة عن نفس الظن بالبقاء لا نفس الحكم بالبقاء.

لا أ ن الظن المذكور ليس فأ نه يقال ن كان ذلك ا  : أ ن بعض التعاريف وا 

ن الاس تصةاب عبارة عن  مقصوداً بل المقصود منها هو الا شارة الى ما ذكرناه وا 

كان الدليل عنده هو الظن، نظر الى الاس تصةاب من  الحكم بالبقاء، ولكن لما

هذه الجهة فعرفه بما يختص بهذه الجهة، ولكنها ليست مقصودة، وهذا التساهل لا 

بأ س به ل ن التعاريف المذكورة هي تعاريف لفظية، شرح اسمية، وليست بحد ولا 

محلًا رسم حتى يلاحظ فيها الحدود المطلوبة في التعاريف الحقيقية حتى تكون 

شكال بعدم الطرد والعكس وذكرها وما ذكر فيها من الا شكالات تطويل بلا  للا 

 طائل.

******** 



 (330........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قال المرحوم المشكيني )قده( هل للااتصحاب حقيقة واحدة وهو  (39)

حكم الشارع بالبقاء وبعبارة أخرى: الحكم بقاءً واختلاف التعاريف من باب 

)المعرفات( نفس الااتصحاب، ولا يقدح الإشارة إليه من وجه، لا إن التعاريف 

أيضاً اختلاف المدرك كما هو واضح، أو له حقائق متباينة حسب اختلاف 

المدرك، فيكون معانيه ثلاثة التزام العقلاء، والظن بالبقاء، وحكم الشارع 

بالبقاء، ومفاد الإجماع هو الأخير أو حسب اختلاف التعاريف فتكون أزيد من 

 ؟ثلاثة كما لا يخفى

وقد اختار الأول، وفاقاً للمصنف لدليلين ظهور عدم اختلاف أهل الفن 

في معنى لفظ واحد، وظهور كون الأقوال متقابلة  –بحسب الاصطلاح  –الواحد 

وواردة على معنى واحد، لأنه لو تعدد الحقيقة لم يتحقق التقابل لكونه مشروطاً 

 بوحدة الموضوع.

اختلاف التعاريف، وهو مدفوع  الأول: -وأما ابب الاختلاف فأمور:

 لكونها تعاريف أسمية ومن قبيل شرح الأام.

الراني: كون الااتصحاب معدوداً من الأمارات على القول بالظن ولا 

معنى لذلك إلا إذا كان نفس الظن، وهو مدفوع بكون الظهورين المتقدمين أقوى 

 نها.من ظهور كونه معدوداً من الأمارات، فيحمل على كون مدركه م

الرالث: كونه معدوداً من الأدلة العقلية، ولا يتوهم مع كونه حكم الشارع 

 بالبقاء عند الجميع، كما لا يخفى.



 (331).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الرابع: اختلاف المدارك، ولكنه لا يكشف عن اختلاف الحقيقة أولًا، 

 .1وأنه أضعف من الظهورين المتقدمين ثانياً

رجاع التعاريف المعطاة أقول: من الواضح أن محاولة الشيخ الآخوند الى إ

للااتصحاب الى معنى واحد غير تامة، لأنهم لا أقل قد اختلفوا في ان 

الااتصحاب هو حكم شرعي كغيره من الأحكام الشرعية، بغض النظر عن كونه 

أصلُا أو أمارة، أو هو دليل على الحكم الشرعي وليس هو نفس الحكم الشرعي، 

واحد غير تام بدعوى أن التعاريف تشير الى وبالتالي فإرجاع التعاريف الى معنى 

 الحقيقة الواحدة من وجه.

وهذا غير مقبول لأن التعريف يراد به إعطاء حد، للمعرف، وإبراز معناه 

بتمام ماله من الحدود عند السامع، وإلا ما فرض كونه تعريفاً ليس بتعريف 

 حتى وأن أريد به التعريف الأسمي.

ي الى اختلاف الحقيقة، إذ لا جامع بحسب نعم اختلاف المدارك لا تؤد

المشارب فيه من جهة المباني الرلاثة في حجيته، وهي الأخبار، وبناء العقلاء، 

وحكم العقل، فلا يصح أن يعبر عنه بالإبقاء على جميعها وذلك لأن المراد منه 

إن كان الإبقاء العملي من المكلف فليس بهذا المعنى مورداً لحكم العقل، لأن 

لمراد من حكم العقل هو اذعانه، واذعانه إنما هو بقاء الحكم لا ابقائه العملي ا

من المكلف، وإن كان المراد منه الإبقاء غير المنسوب الى المكلف، فلا جهة 

                                                 
1

  376-375ص 4تعليقة مشكيني ج –( الكفاية 



 (332........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

جامعة بين الإلزام الشرعي الذي هو متعلق بالإبقاء وبين البناء العقلائي 

 والادراك العقلي.

و القاعدة في العمل المجعولة من قبل : بأن الااتصحاب هوأجيب عنه

الشارع، وهي قاعدة واحدة في معناها على جميع المباني غاية الأمر اختلاف 

، ولو أدت الى اختلافها لما كانت مدارك لشيء واحد بل كانت 1الدليل عليها

 مدارك لأشياء شتى بعدد المدارك.

ب من الأمارات وأما لو أخذنا بنظر الاعتبار اختلافهم في كون الااتصحا

كما يظهر من تعريف البعض له، كتعريف المحقق القمي )قده(، كون حكم أو 

، حيث 2وصف يقيني الحصول في الآن السابق مشكوك البقاء في الآن اللاحق

أخذ كون حكم الذي يبدو منه كاشفية الااتصحاب عن الحكم، وكذا تعريف 

لزمن الراني في الأول، لفقدان ))البناني(( من المالكية حيث عرفه ثبوت أمر في ا

، فقد أخذ كلمة ثبوت كما يبدو منها الكاشفية، فعلى هذين 3ما يصلح للتغيير

 التعريفين فالااتصحاب أمارة.

وأما على تعريف البعض كالشيخ الأنصاري )قده( الذي أخذ كلمة 

 ))إبقاء(( حيث يظهر منه أنه أصل.

ومعه فكيف يمكن إرجاع  ومن الواضح أن الرمرة تختلف على المبنيين،

 هذه التعاريف الى مفهوم واحد.

                                                 
1

 277ص المظفر أصول ( 
2

  34ص 13عن تقريرات حسن عبد الساتر لبحث السيد الشهيد الصدر ج – 57ص 2( القوانين ج
3

  34ص 13( ذكره حسن عبد الساتر في تقريراته ج



 (333).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وأما القول بأنها تعاريف شرح أسمية كما هو ديدن المصنف )قده( في 

 –غالب التعاريف الواردة في الكفاية بدعوى العلم بأن غرضهم من التعريف 

 التعريف اللفظي.

عنوان، بل الأمر بالعكس فأن الغرض من التعريف بيان المبدأ التصوري لل

وإعطاء حد له يميزه عن غيره بتمام جهات التمييز، والشاهد هو النقض عندهم 

 على التعاريف بعدم العكس تارة وبعدم الطرد أخرى.

خصوصاً أنهم يتكلمون في ميدان اختصاصهم وتعريفهم فيما هو مختص 

بعلمهم واصطلاحهم الخاص بهذا المفهوم، وبالأخص قد يتبلور معنى محدد 

 في بدايات بحث المسألة. للمفهوم

حاول بعض الاعلام ذكر تعريفين له أحدهما ينااب كونه  ومن هنا

أمارة، والآخر ينااب كونه أصل كما فعل المحقق الخوئي )قده(، حيث عرفه 

لو فرض كونه امارة بأنه الحيرية الكاشفة عن البقاء، وهذه الحيرية الكاشفة هي 

ى هذا الأااس ينبغي تعريفه بأنه اليقين عبارة أخرى عن اليقين بالحدوث، وعل

 بالحدوث.

وعرفه على كونه أصلًا )) حكم الشارع ببقاء اليقين في ظرف الشك من 

 ((1حيث الجري العملي.

 ويرد على التعريف الأول وهو اليقين بالحدوث ..الخ

                                                 
1

  807ص 4( الدراسات ج



 (334........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

أولًا: أن الحيرية الكاشفة عن البقاء على تقدير وجودها غير قائمة 

ث فضلًا عن الشك بالبقاء، بل هي قائمة بنفس الحدوث، باليقين بالحدو

بدعوى أن ما يحدث الغالب عند العقلاء بقاؤه، وليس اليقين إلا طريق الى تلك 

 ، وعلى هذا فالتعريف يصاغ بالشكلالأمارة وهذا من قبيل اليقين بوثاقة الراوي

 بالحدوث مباشرة، وهذا معناه تعريفه بنفس الأمارة.باليقين 

اً: أنه اواءً كان الااتصحاب أصلًا أو أمارة، فأنه لا شك في وجود وثاني

حكم ظاهري مجعول في مورده، والخلاف في أن الااتصحاب مجعول بنكتة 

الكشف أو لا؟ وحينئذٍ بناء على الأمارية، فلا ضرورة في تعريفه بنفس الأمارة، 

 لكين.وإنما ينبغي تعريفه بالحكم الظاهري المجعول ليلائم كلا المس

وثالراً: أنه يمكن تعريف الااتصحاب ))عبارة عن مرجعية الحالة  

السابقة حين الشك بزواهاا(( ويراد بالحالة السابقة اليقين بالحدوث، ومعه 

تكون هذه المرجعية أمراً محفوظاً على كل المسالك والاتجاهات المزبورة في 

معاً، وهو منااب لكل الااتصحاب، لأنها عنوان ينتزع من الأمارية والأصلية 

الألسن في جعل الااتصحاب شرعاً، من لسان جعل الحالة السابقة منجزة، أو 

لسان جعلها كاشفة، أو جعل الحكم ببقاء اليقين لأن المرجعية تنتزع من كل 

 .1هذه الألسنة

من اصلاح التعريف الجامع بضم قيد )في الزمن اللاحق( كي يتميز  ولا بد

ث الشك بزوال الحالة، في زمانها وفي ما بعد زمانها، عن قاعدة اليقين، حي

                                                 
1

  38-37ص 13يرات عبد الساتر جتقر –( الاجابات الثلاثة للسيد الشهيد )قده( 



 (335).....................الحادي عشر.....................الجزء  

والمطلوب في الااتصحاب هو الراني لا الأول، فكان ذكر القيد ضرورياً، لاصلاح 

التعريف، كما أنه لا حاجة لاعطاء تعريف للااتصحاب ليقع مورداً للمناقشة 

هايئة، نعم بين الأعلام بعد عدم ورود اللفظة لا في الكتاب ولا في السنة بهذه ا

وردت بهيئات أخرى لمعنى آخر، ومن هنا فلا حاجة لابراز تعريف 

للااتصحاب، نعم يعطى تعريفاً كمبدأ تصوري للمفهوم، وأنه ماذا يراد من 

 كلمة الااتصحاب.

 



 (336........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قوله )قده(: ))ثم لا يخفى أن البحث في حجيته مسألة أصولية؛ 

ط الأحكام الفرعية، حيث يبحث فيها لتمهيد قاعدة تقع في طريق استنبا

وليس مفادها حكم العمل بلا واسطة، وإن كان ينتهي إليه، كيف؟! 

وربما لا يكون مجرى الاستصحاب إلا حكماً أصولياً كالحجية مثلًا هذا 

 لو كان الاستصحاب عبارة عما ذكرنا.

وأما لو كان عبارة عن بناء العقلاء على بقاء ما علم ثبوته، أو الظن 

 لاحظة ثبوته، فلا إشكال في كونه مسألة أصولية.به الناشئ من م

وكيف كان، فقد ظهر مما ذكرنا في تعريفه اعتبار أمرين في 

مورده، القطع بثبوت شيء، والشك في بقائه، ولا يكاد يكون الشك في 

البقاء إلا مع اتحاد القضية المشكوكة والمتيقنة بحسب الموضوع 

 .((لموضوعات الخارجية في الجملةفي اوالمحمول، وهذا مما لا غبار عليه 

 

ن مسأ لة الاس تصةاب مسأ لة أ صولية لا فقهية لانطباق ضابط المسأ لة  ثم ا 

ن المسأ لة ال صولية هي كل مسأ لة أ مكن أ ن يس تنبط منها حكم  ال صولية عليها، فا 

فرعي، والاس تصةاب كذلك، فيقال مثلًا أ ن صلاة الجمعة كانت واجبة زمن 

جوبها زمن الغيبة، وكلما شك في بقائه فهو محكوم الحضور ويشك في بقاء و 

بالبقاء، والنتيجة أ ن صلاة الجمعة محكوم ببقاء وجوبها في زمن الغيبة، وليست 

ذ ليس مفادها حكم العمل بلا واسطة  مسأ لة الاس تصةاب من المسائل الفقهية ا 



 (337).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 بأ ن يكون موضوعها عمل المكلف ومحمولها الحكم الشرعي كما في وجوب الصلاة

 (.40)وحرمة شرب الخمر ونحوهما كي تكون مسأ لة فقهية

لا أ نها ليست مرتبطة  ن كانت مرتبطة بعمل المكلف ا  والمسأ لة ال صولية وا 

به مباشرة على حد ارتباط الوجوب للصلاة بل هي مرتبطة به بشكل غير مباشر 

فلا تكون مسالة فرعية، وبما يوضح كونها مسأ لة أ صولية هو أ ن الاس تصةاب قد 

يجري في غير الحكم الفرعي كجريانه في الحجية المشكوكة، كما لو فرض أ ن 

الظواهر كانت حجة سابقاً ثم شك في بقائها على الحجية لاحقاً فأ ن اس تصةاب 

 بقاءها على الحجية جار مع أ نه اس تصةاب في غير الحكم الفرعي.

نما  يصح ولو صح توهم كون مسأ لة الاس تصةاب من المسائل الفرعية فأ نه ا 

وأ ما لو عرف  –كما اخترناه  –لو كان الاس تصةاب عبارة عن الحكم ببقاء الحكم 

بأ نه التزام العقلاء بالبقاء أ و الظن بالبقاء فلا مجال لتوهم كون المسأ لة فرعية أ صلًا 

 فأ ن التزام العقلاء أ و الظن ليس حكماً شرعياً فرعياً كي يتوهم.

ب اعتبار أ مرين في مورد وقد ظهر مما ذكرناه في تعريف الاس تصةا

وهما: اليقين السابق، والشك اللاحق، ولابد أ ن يكون طارئاً على ( 41)جريانه

نفس القضية المتيقنة السابقة من دون تغيير لا في موضوعها ولا في محمولها، وهو 

ما يعبر عنه عندهم بوحدة القضية المتيقنة والمشكوكة، فقولنا زيد قائم وهي قضية 

ذا تيقن بها سابقاً فلا بد أ ن يكون الشك طارئاً على مركبة من محم ول وموضوع ا 

نفس القضية المذكورة من دون تغير في الموضوع أ و المحمول، فلا يمكن ان 

يس تصحب عمر قائم لعدم وحدة الموضوع، ولا يمكن أ ن يس تصحب زيد مجتهد 

مس تفادة لتغير المحمول، بل لابد أ ن يس تصحب زيد قائم، وهذه ال مور الثلاثة 

من نفس تعريف الاس تصةاب فأ ن قولنا )شك في بقائه( يدل على اعتبار الشك 

بالمطابقة، وعلى اعتبار اليقين السابق بالالتزام، فأ ن الشك في بقاء شيء لا يصدق 



 (338........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ذا تيقن بذلك الشيء سابقاً وهكذا يدل على اعتبار الاتحاد في الموضوع  لا ا  ا 

مع تغير الموضوع أ و المحمول لا يصدق الشك في والمحمول بالدلالة الالتزامية فأ ن 

 بقاء الشيء.

******** 

قال في العناية: )نعم( إذا وقعت مسألة الااتصحاب في طريق  (40)

لااتنباط الأحكام الشرعية الجزئية كما في الااتصحابات الجارية في الشبهات 

ذا الفراغ الموضوعية فهي من القواعد الفقهية نظير قاعدتي الطهارة والحل وك

والصحة ونحوها من القواعد الفقهية التي يستنبط منها أحكام شرعية جزئية 

 .1كطهارة هذا وحلية ذاك

والقول بأن المسألة أو القاعدة الفقهية يستنبط منها، لا يخلو من 

مسامحة، إذ في القواعد الفقهية لا يوجد ااتنباط لاحكام جديدة بل هي تطبيق 

ه في الخارج، بخلاف قاعدة الااتصحاب إذا وقعت كلي القاعدة على مصاديق

في طريق ااتنباط أحكام شرعية كلية، وربما مقصوده كما يظهر من عباراته بأن 

الااتصحاب من المسائل الفقهية الجزئية الفرعية كما الجاري في الشبهات 

الموضوعية هي من القواعد الفقهية حيث لا تقع في طريق الااتنباط كالقواعد 

 هية الأخرى.الفق

هذا وقد قرب المرحوم المشكيني )قده( الوجه الراني الذي قاله المصنف 

))وهو ليس مفادها حكم العمل بلا وااطة ..(( بالقول .. واضح، فقد دفعه بأنه 

اظهر من أن يخفى؛ لأن كون مسألة أصولية أحياناً لا يوجب كونه كذلك 

                                                 
1

  12ص 5( العناية ج



 (339).....................الحادي عشر.....................الجزء  

رية فيها أحياناً عند بعض، كما مطلقاً، كما هو كذلك في قاعدة نفي الحرج الجا

 في مسألة وجوب الفحص عن المعارض حتى يحصل القطع.

وهذا جواب نقضي باعتبار أن ما ذكره )قده( مما لا تنتهي الى المكلف، 

بل هي مختصة بالمجتهد خاصة، فما ذكره المصنف في القول وإن كان ينتهي 

 إليه في غير محله.

: أنه أن أعتبر التغاير في المستنبط وأما الوجه الأول فقد أورد عليه

والمستنبط منه وجوداً كما هو صريحه في أول الكتاب؛ حيث عطف الانتهاء على 

الااتنباط حتى تندرج الأصول العملية في الأصول، فواضح أنه غير متحقق في 

 المقام.

مرل تغاير  –ولو كان مفهومياً  –وإن لم يعتبر بل كفى التغاير المطلق 

أفراده، فهو متحقق في القواعد الرلاثة والااتصحاب الجاري في  الكلي مع

 .1الشبهة الموضوعية أيضاً

ويمكن أن يقال في دفعه: بأن القاعدة الفقهية لا تحتاج الى حد  أقول:

واط لأنها بنفسها حكم شرعي كلي فرعي، بخلاف المسألة الأصولية، فأنها 

ا كونها كبرى القياس، إذ لا بحاجة الى واط تقع في طريق الااتنباط وحمله

 يمكن ااتنتاج الحكم من نفس الكبرى كما هو حال القاعدة الفقهية.

هذا وقد ذكر المشكيني )ره( أيضاً قول بعض السادة المعاصرين في أن 

الوجه في الاندراج: أن وحدة العلم تارة تكون من قبل وحدة الموضوع، وأخرى 

                                                 
1

  383-384تعليقة مشكيني ص 5( الكفاية ج



 (340........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ض، على ابيل منع الخلو، وكل منها من وحدة المحمول وثالرة من وحدة الغر

منتف في الأصول؛ لعدم الوحدات الرلاث في مسائلها، فحينئذٍ ليس الأصول 

علماً واحداً، بل علوم مشتتة، فكل مسألة ذكرت فيها فهي منها حتى لو فرض 

 ذكر القواعد الرلاثة )الطهارة ونفي الضرر والحرج( فيها تكون داخلة فيها.

إن التمايز بينها بالاغراض فقط، لا بالاولين، كما  فأورد عليه: أولًا:

 برهنا عليه في أول الكتاب.

عن وحدة الموضوع فلا يمكن  –إنّا  –وثانياً: إن وحدة الغرض كاشفة 

 فرض تعدد الموضوع مع وحدة الغرض.

وثالراً: أن تأليف الأصول أما أن يكون بلا غرض أو مع أغراض متعددة 

ابيل الى الأول، لأن مصنفي العلم من العقلاء، وكذا أو مع غرض وحداني، ولا 

الراني؛ لبعده أو لا ولتصريحهم بأن الغرض منه هو الااتنباط كما يشهد به 

تعريفهم المشهور فتعين الرالث، وهذا الوحداني ليس إلا ااتنباط الحكم 

الفرعي، وحيث كان ذلك غير مترتب على الااتصحاب؛ لأنه نفس المستنبط 

لا يكون من الأصول فتبين أن الااتصحاب بهذا المعنى لا يمكن أن فلا جرم 

 يندرج في الأصول.

لا بد من التمييز جيداً بين فواعد ثلاث، وهي قاعدة الااتصحاب  (41)

وقاعدة اليقين وقد يعبر عنها بالشك الساري، وقاعدة المقتضي والمانع، ففي 

شيء، ومن ثم شك في قاعدة الااتصحاب يفرض يقين اابق قد حدث متعلق ب

بقاء نفس ذلك الشيء الذي تيقن به اابقاً، فيما قاعدة اليقين تفترض اليقين 



 (341).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بحدوث شيء اابقاً والشك لاحقاً لا في بقائه كما هو حال قاعدة الااتصحاب 

بل الشك في نفس الحدوث السابق، خذ لذلك مرلًا إذا تيقن بحياة زيد يوم 

ته يوم الجمعة بأن ارى الشك الى يوم الجمعة ثم شك يوم السبت بنفس حيا

الجمعة، أي أنه تبدل يقينه السابق الى الشك، فاحتمل بطلان يقينه السابق 

وكون زيد حياً، فهذا مورد قاعدة اليقين، وقد تسمى بالشك الساري أيضاً لأن 

الشك عند حدوثه يوم السبت يسري الى نفس اليقين السابق ويزلزله بخلافه في 

أن اليقين السابق باق على حاله ولا يتزلزل بالشك، ومنه يتضح الااتصحاب ف

أن فارقاً أاااياً بين القاعدتين، فأنه في الااتصحاب يختلف متعلق اليقين عن 

متعلق الشك، إذ متعلق اليقين فيه هو الحدوث اابقاً، بينما متعلق الشك فيه 

ك واليقين واحداً، فكما هو البقاء لاحقاً، بينما في قاعدة اليقين يكون متعلق الش

أن اليقين متعلق بحياة زيد يوم الجمعة فكذلك الشك فأنه متعلق بحياته يوم 

 الجمعة.

وبعبارة أخرى: فأن الشك في مورد الااتصحاب يتعلق ببقاء اليقين وليس 

في نفس الفترة الزمنية التي تعلق بها اليقين، بينما الشك في موارد القاعدة يتعلق 

به اليقين، وبلحاظ نفس الفترة الزمنية وعليه فلا بد من الحكم  بنفس ما تعلق

بحياة زيد يوم الجمعة وأما بقاؤها الى السبت لا يرتبط بقاعدة اليقين، لأن 

 المفروض أنه كان حياً يوم الجمعة لا بقاؤها الى يوم السبت.

بينما في الااتصحاب لا بد من الحكم بحياة زيد يوم السبت لأن الشك في 

رده يتعلق ببقاء المتيقن، لا بنفس ما تعلق به اليقين ولا في نفس المرحلة مو



 (342........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الزمنية التي تعلق بها اليقين ولك أن نفرق بينهما: بأن الشك في قاعدة اليقين 

ناقض تكويناً لليقين السابق، لأن الشك فيها يتعلق بنفس ما تعلق به اليقين وفي 

س اليقين السابق ويزلزله، فلا يبقى نفس الفترة الزمنية، فيسري الشك الى نف

 يقيناً، وهاذا يستحيل أن يجتمع معه في زمان واحد.

بينما الااتصحاب فأن الشك فيه ليس ناقضاً لليقين بل يبقي اليقين 

 السابق على ثبوته دون أن يتزلزل.

وعلى هذا فلو قلنا بحجية الااتصحاب فلا بد من الحكم ببقاء حياة زيد 

لو كانت قاعدة اليقين حجة فلا بد من الحكم بحياته يوم  يوم السبت بينما

الجمعة، وأما بقاؤها الى يوم السبت فلا يرتبط بقاعدة اليقين، إذ المشكوك في 

 القاعدة هو تيقن حياة زيد يوم الجمعة لا بقاؤها الى يوم السبت.

وأما قاعدة المقتضي والمانع: وهي القاعدة التي يبنى بها على انتفاء 

نع، وثبوت المقتضي، وذلك لأن اليقين فيها متعلق بوجود المقتضي، والشك الما

فيها متعلق بوجود المانع فلو أغتسل شخص من الجنابة بصب الماء على 

جسمه، ولكنه أحتمل وجود الحاجب الذي يمنع من وصول الماء الى الجسم 

ن كله، فهنا يكون المقتضي، وهو الصب متيقناً، ولكن وجود الحاجب يكو

ولا  –وهو الطهارة  –مشكوكاً، وحينئذٍ لا بد من الحكم بربوت وتحقق المقتضي 

يلزم إعادة التطهير ثانية، والقاعدة المذكورة لم تربت حجيتها لا من الروايات 

ولا من العقلاء حيث لم يقم عندهم بناء على الحكم بتحقق المقتضي عند اليقين 

 بتحقق مقتضيه والشك في المانع.



 (343).....................الحادي عشر.....................الجزء  

دة تشترك مع الااتصحاب في وجود اليقين والشك إلا أنها في والقاع

القاعدة يتعلقان بأمرين متغايرين ذاتاً، إذ أن اليقين يتعلق بالمقتضي، والشك 

 يتعلق بالمانع، بخلاف قاعدة الااتصحاب فأن متعلقهما واحد.



 (344........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

سواءً كان مدركها العقل  –وأما الأحكام الشرعية قوله )قده(: ))

فيشكل حصوله فيها؛ لأنه لا يكاد يشك في بقاء الحكم إلا من  –أم النقل 

جهة الشك في بقاء موضوعه؛ بسبب تغير بعض ما هو عليه مما احتمل 

دخله فيه حدوثاً أو بقاءً، وإلا لما تخلف الحكم عن موضوعه إلا بنحو 

البداء بالمعنى المستحيل في حقه تعالى، ولذا كان النسخ بحسب الحقيقة 

  رفعاً.دفعاً، لا

ويندفع هذا الإشكال: بأن الاتحاد في القضيتين بحسبهما، وإن كان 

مما لا محيص عنه في جريانه، إلا أنه لما كان الاتحاد بحسب نظر 

العرف كافياً في تحققه، وفي صدق الحكم بقاء ما شك في بقائه، وكان 

بعض ما عليه الموضوع من الخصوصيات التي يقطع معها بثوب الحكم 

وإن كان واقعاً من قيوده  –مما يعد بالنظر العرفي من حالاته له، 

كان جريان الاستصحاب في الأحكام الشرعية الثابتة  –ومقوماته 

لموضوعاتها عند الشك فيها، لأجل طروء انتفاء بعض ما احتمل دخله 

فيها، مما عد من حالاتها، لا من مقوماتها بمكان من الإمكان؛ ضرورة 

بناء العقلاء على البقاء تعبداً، أو لكونه مظنوناً ولو صحة امكان دعوى 

نوعاً، أو دعوى دلالة النص، أو قيام الإجماع عليه قطعاً؛ بلا تفاوت في 

 ذلك بين كون دليل الحكم نقلًا أو عقلًا.



 (345).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 أما الأول فواضح.

وأما الثاني؛ فلأن الحكم الشرعي المستكشف به عند طروء انتفاء 

وعه، مما لا يرى مقوماً له، كان مشكوك البقاء ما احتمل دخله في موض

إن كان لا حكم للعقل بدونه عرفاً؛ لاحتمال عدم دخله فيه واقعاً، و

 .((قطعاً

 

أ ما الاس تصةابات الجارية في ال حكام الشرعية فلا يمكن افتراض وحدة 

ذ ثبت لموضوع من الموضوعات فلا يمكن أ ن  االموضوع فيها أ صلًا ل ن الحكم ا 

ذا تغير بعض خصائصه  (42)حصول الشكيتصور  لا ا  في بقاء ذلك الحكم له ا 

ذا لو لم يتغير فيها شيء فلا يحصل الشك في بقاء الحكم بل يتيقن بقاؤه،  وقيوده ا 

ذا فرض ا ن  لا ا  ذا لم يتغير أ صلًا فلا بد أ ن يكون الحكم باقياً ا  ن موضوع الحكم ا  فا 

نه في مثل ذلك يمكن أ ن يرتفع الحكم الحاكم بالحكم ظهر له عدم المصلةة في بقائه،  فا 

نما يصح افتراضه في حق  لا أ ن هذا ا  ن كان الموضوع باقياً، ولم يتغير منه شيء ا  وا 

ذ يلزم منه البداء الذي هو عبارة عن فيه غيره س بةانه وتعالى فلا يمكن افتراضه  ا 

ليه  ظهور ما خفي وهو مس تحيل في حقه س بةانه ل نه يلزم منه نس بة الجهل ا 

عالى، ومن أ جل اس تةالة البداء في حقه تعالى، فسر النسخ بأ نه دفع الحكم لا ت

نشاء الحكم على نحو الاس تمرار الى ال بد ثم  رفعه، بمعنى أ ن النسخ ليس معناه ا 

ليه تعالى، بل  زالته بعد ذلك، فالنسخ بهذا المعنى يلزم منه نس بة الجهل ا  رفعه وا 

نشاء الحكم من أ ول ال مر ا لى مدة معينة، وعلى هذا فلا يمكن في هو بمعنى ا 

أ نكر جماعة من الاخباريين و الاس تصةابات الحكمية افتراض وحدة الموضوع 

جريان الاس تصةاب في الش بهة الحكمية، وهو مذهب الاخباريين حيث ذهبوا 



 (346........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

لا في عدم النسخ،  الى عدم اعتبار الاس تصةاب في ال حكام الشرعية الكلية ا 

 يره فقالوا بجريانه.وفصلوا بين هذا وبين غ

هذا وفصل الش يخ ال نصاري )قده( في الاس تصةاب في الش بهة الحكمية 

ذا كان مس تكشفاً من دليل نقلي،  نما يمكن اس تصةابه ا  فقال أ ن الحكم الشرعي ا 

ذا كان مس تكشفاً من دليل عقلي فلا يمكن جريانه، وقد علل ذلك بأ ن  ما ا  وا 

ذا حكم على شيء بحكم فلا بد أ ن يحدد موضوع حكمه بكامل أ جزائه  العقل ا 

وقيوده، ومع تحديدها كذلك لا يمكن افتراض حصول الشك في البقاء ل ن 

ن لم يكن باقياً  ذا كان باقياً فيحصل اليقين ببقاء الحكم وا  الموضوع بتمام قيوده ا 

فيحصل اليقين بعدم بقاء الحكم، بمعنى أ ن وحدة القضيتين المتيقنة والمشكوكة غير 

 .(43)سب الموضوع أ و المحمول في ال حكام الشرعية التي مدركها العقلحاصلة بح 

ن كان لا يمكن حصوله  وأ جاب عنه المصنف، بأ ن الشك في بقاء الحكم وا 

لا أ ننا بالا مكان افتراض نحو خصوصية لا  الا مع تغير بعض الخصائص والقيود، ا 

 موضوع حكم العقل يتغير الموضوع عرفاً بتغيرها بمعنى أ نه يمكن تصور الا همال في

حيث يس تقل العقل بحكم خاص على موضوع مخصوص مع وجود حالة مخصوصة 

ذا انتفت الحالة أ درك فقد  فيه لكن من غير أ ن يدرك دخلها في المناط على نحو ا 

المناط فيه بل يدرك فقط تحقق المناط مع وجود الحالة فيس تقل بالحكم و لا يدرك 

تقل بالحكم ولا بانتفائه، خذ مثلًا خصوصية التغير تحقق المناط مع انتفائها فلا يس  

ذا زال تغيره من تلقاء نفسه حصل  ذا تغير صار نجساً وا  في الماء المتغير فأ ن الماء ا 

الشك في بقائه على النجاسة لزوال خصوصية التغير التي هي خصوصية لو تغيرت 

ن الماء ال ول الذ ي تيقن لا يتغير الموضوع بنظر العرف حيث يرى العرف ا 

ذا كان الموضوع  بنجاس ته سابقاً هو عين الماء الثاني الذي شك في بقاء نجاس ته، وا 

ذا كان الموضوع واحداً عرفاً فال دلة ال ربعة  شكال من هذه الناحية، وا  عرفاً فلا ا 



 (347).....................الحادي عشر.....................الجزء  

للاس تصةاب المذكورة سابقاً يمكن ان تجري فيقال بأ نه في صورة وحدة الموضوع 

بقاء، ويحصل الظن بالبقاء والنصوص تدل على عدم جواز عرفاً يلتزم العقلاء بال 

 نقض اليقين السابق والا جماع دال على لزوم الحكم بالبقاء.

وأ ما ما فصله الش يخ ال نصاري )قده( فيرد عليه أ نه عند انتفاء بعض 

لا أ نه لا يلازم انتفاء الحكم شرع ن كان يلزم منه انتفاء حكم العقل ا   اً الخصوصيات وا 

من الممكن بقاؤه فيس تصحب، خذ لذلك مثلًا، الكذب الذي يحكم  جزماً بل

ذ مع اجتماع  صلاح ولم يترتب عليه ضرر، ا  ذا كان موجباً للا  العقل بحس نه ا 

ذا انتفى ال مر الثاني فلا  ال مرين يحرز العقل كونه ذا مصلةة فيكون حس ناً ولكن ا 

 مصلةة ولكن العقل لا يلزم من انتفائه انتفاء كونه ذا مصلةة واقعاً بل لعله بلا

ذا كان من المحتمل بقاؤه على  نما يدرك المصلةة مع اجتماع ال مرين، وا  يدرك ذلك وا 

المصلةة مع انتفاء ال مر الثاني فيكون الحكم الشرعي محتمل البقاء فيس تصحب، 

ذا كان كذب معين في زمان سابق حس ناً عقلًا لاجتماع ال مرين فيه فيكون  فا 

ذا زال ال مر الثاني وشك في بقاء الوجوب الشرعي جرى واجباً شرعاً، فا  

 الاس تصةاب.

ن كان مدركه  وبالجملة: ان كان مدرك الحكم الشرعي النقل فال مر واضح، وا 

العقل فقد بين فيما مر أ نه لا بأ س بجريان الاس تصةاب من جهة أ ن العقل يدرك 

 المصلةة بنحو دخل الخصوصية في المصلةة مع وجودها، ولكنه لا يدرك دخلها في

ذا انتفت الخصوصية أ درك فقد المناط والمصلةة، فهو يدرك تحققها مع وجود  ا 

الحالة المخصوصة ولا يدرك تحقق المناط مع انتفائها فهو لا يس تقل بالحكم ل نها غير 

موجودة ولا بانتفاء الحكم ل نه لا يدرك دخلها في المناط على نحو لو انتفت أ درك 

 ةة.فقد المناط والمصل

******** 



 (348........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ذكر المصنف أنه يعتبر في مورد الااتصحاب توفر أمرين ثانيهما  (42)

الشك في البقاء وهو لا يتصور إلا مع بقاء الموضوع، وقد عبر عنه باتحاد القضية 

المتيقنة والمشكوكة، وهنا وقع الإشكال في جريان الااتصحاب في الشبهة 

كما هو الحال عند الشك في طهارة الحكمية، وإن كان المشهور يقول بجريانه، 

الماء المتغير بعد زوال تغيره بالنجااة، ففي مرل هذا النوع وغيره من الشبهة 

الحكمية يجري الااتصحاب حيث أن المشكوك وهو الحكم الشرعي بنجااة 

الماء حيث يستصحب بقاؤه عند الشك فيها بعد زوال التغير، وكذا مقاربة 

قبل ان تغتسل، حيث يستصحب حرمة مقاربتها، الزوجة بعد انقطاع دمها و

 حيث يشك فيها بعد انقطاع الدم وقبل الغسل.

هذا وقد أشكل الشيخ الأنصاري )قده( وذهب الى عدم جريان 

الااتصحاب بناء على الركن الراني وهو الشك في البقاء، حيث لا يوجد شك 

ة في عالم جعلها في البقاء في الشبهة الحكمية، لأن الأحكام الشرعية الرابت

وتشريعها، والجعل في هذا العالم متصرم، فأن الأحكام المجعولة الرابتة إنما 

ثبتت في آن واحد دون أن يكون لبعضها تقدم ولبعضها الأخر تأخر وترتب 

زماني فنجااة الماء المتغير بالنجااة وحرمة وطء المرأة الطامث كلها أحكام 

وشرعت في آن واحد بحيث لم يكن هناك مجعولة في عالم الجعل بزمان واحد 

تشريع بالنجااة حال التغير، وتشريع آخر بعدمها بعد زواهاا بل تشريعهما 

كان في آن واحد، وعليه فلا يصدق الشك في بقاء النجااة، لأن هذه النجااة لم 

تشرع أولًا، كي نشك في بقائها بعد زوال التغير، نعم هو شك في أصل حدوثها، 



 (349).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن حصة من الجعل والمشكوك حصة أخرى منه وعليه لا يجري إذن فالمتيق

لأن المتيقن حدوثه غير مشكوك فيه والمشكوك فيه  –للنجااة  –الااتصحاب 

 هو الحرمة الرابتة بشك في أصل حدوثها فضلًا عن عدم وجود شك في بقائها.

وهذا الكلام غير تام لأنه مبني على حصر الأحكام في عالم الجعل فقط، 

 فقد يقال: ما عرفته اابقاً في تعاصر حصص المجعول وتصرم أزمنتها.ومعه 

ولكن الصحيح هو عدم انحصار ثبوت الحكم في عالم الجعل بل له عالم 

صف الماء وآخر وهو عالم المجعول الذي هو عالم الخارج، فأنه في هذا العالم ي

ج هاا حدوث بالنجااة، ومن الواضح إن هذا الحكم الرابت للماء في عالم الخار

متيقن وتقبل الشك بااتمرارها، حيث يقال بأن هذا الماء كان نجساً لتغيره 

بالنجااة، والآن يشك في بقائه عليها من جهة زوال تغيره فيجري 

ااتصحابها، ولو انحصر الحكم بعالم الجعل فقط، للزم عدم ثبوت نجااة الماء 

لم الجعل دون عالم حتى حين تغيره بالنجااة، لأن نجااته منحصرة في عا

الخارج، وهذا ما لا يقول به أحد، فالنجااة إنما ثبتت للموضوع الخارجي، 

 وهو يقبل الاتصاف بالحدوث ويقبل الشك في البقاء.

وقد يأتي الإشكال على تعبير المصنف )قده( بوحدة القضية المتيقنة 

كال، ومع والمشكوكة ولنأخذ مرال الماء المتغير بالنجااة، فأنه نجس بلا إش

 زوال تغيره من تلقاء نفسه يحصل الشك في بقاء نجااته، فيستصحب نجااته.

والإشكال على تعبير الشيخ الآخوند بهذا الشرط أن يقال: بأن الشك في 

بقاء الحكم السابق لا يمكن تحققه إلا إذا افترض زوال بعض خصوصيات 



 (350........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

عاً لا يتصور الشك كي الموضوع السابقة والرابتة حال اليقين إذ مع بقائها جمي

يجري الااتصحاب، فخصوصية الماء وخصوصية التغير إذا كانتا مجتمعتين ولم 

تزل أحدهما حكم بنجااة الماء ولا يمكن جريان الااتصحاب ومع فرض زوال 

أحدهما كما لو زال التغير فلا يكون المشكوك متحداً مع المتيقن لأن المتيقن هو 

 اة، والمشكوك هو نجااة الماء غير المتغير.نجااة الماء المتغير بالنجا

نعم هناك صورة يمكن افتراض بقاء الخصوصيات بكاملها ومع ذلك 

يحصل الشك في بقاء الحكم كما في احتمال النسخ، فأن خصوصية الماء 

وخصوصية التغير قد تكونان باقيتين ومع ذلك يحتمل ارتفاع النجااة من جهة 

رفعه عن الماء المتغير في الشريعة فيجري احتمال نسخ الحكم بالنجااة و

 ااتصحاب بقاؤها، بلا اختلال للوحدة المفترضة.

ولكن هذا لا يمكن افتراضه إلا في زمان الشارع وهو زمان النبي صلى الله 

عليه وآله وإما بعد زمانه فلا يحتمل فيه النسخ، وعليه فلا يتصور الشك في بقاء 

 يات.الحكم إلا مع انتفاء بعض الخصوص

 والجواب عنه: وإن تقدم في الشرح مفصلًا، ولكن ههنا بيان آخر:

وقبل ذكره نذكر مقدمة حاصلها إن كل عرض يحتاج لموضوع والى ابب، 

وهذا العرض يتعدد بتعدد موضوعه، ولكنه لا يتعدد بتعدد اببه، فمرلًا الحرارة 

وع هي عرض وهاا موضوع هو الماء أو الخشب، ومع افتراض وحدة الموض

فالحرارة واحدة وإن تعدد اببها فالماء إذا حدثت له الحرارة اابقاً بسبب النار 



 (351).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ثم بقت حرارته بسبب الشمس لم يكن ذلك ابباً لتعدد الحرارة بل هي واحدة 

 وإن كانت ذا اببين.

والنجااة في المقام عرض ومعروضها هو الماء واببها هو التغير، فإذا شك 

اض فقد بعض الخصوصيات التي تعود الى السبب، في بقاء الحكم نتيجة لافتر

فإن فقدها لا يوجب تغير الحكم، فإن الحكم واحد وإن حصل التغير في اببه، 

وإما لو شك في بقاء الحكم من جهة فقد خصوصية عائدة الى الموضوع كما لو 

تحول الماء الى شيء آخر، فلا يمكن جريان الااتصحاب للنجااة لأن تبدل 

لعائدة الى الموضوع يوجب تغير الحكم بنجااته لأن النجااة الخصوصية ا

النجااة  –عرض، وحيث تعدد موضوعه فهي تتعدد، ومعه يكون هذا الحكم 

 غير تلك الرابتة السابقة فلا يجري الااتصحاب. –

ويعبر عن الخصوصية إذا كانت من قبل السبب حيرية تعليلية، وزواهاا 

بر عن الخصوصية الراجعة الى الموضوع لا يغير الحكم بل هو واحد، ويع

بالحيرية التقييديه كما لو تحول الماء الى شيء آخر، وإذا تبدل الموضوع أوجب 

 تبدل الحكم.

وخلاصة الجواب: إذا كانت الخصوصية الزائلة من الحيريات التعليلية 

لم يضر ذلك بوحدة الحكم حيث يصدق أن المتيقن عين المشكوك، ويصدق إن 

محرز البقاء ولو كانت حيرية تقييدية لم يصدق فلا يجري الموضوع 

 الااتصحاب.



 (352........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ولكن متى يعرف إن الخصوصية هي من قبيل الأولى أو من قبيل الرانية، 

 حيث لا يضر زوال الأولى بجريان الااتصحاب بخلاف الرانية؟

وأجيب عنه: إن الميزان هو لسان الأدلة، فإن كان التعبير الماء نجس إن 

 لحيرية تعليلية، وإن كان التعبير الماء المتغير نجس فالحيرية تقييدية.تغير فا

وأخذهما في الحكم من حق المولى فله أن يأخذهما بنحو التعليلية وله 

أخذهما بنحو التقييدية وإذا كانت حقاً له فلا بد من ملاحظة لسان دليله 

 للتعرف عليها.

ام الجعل، وبالكيفية ونوقش: التسليم من أن أخذها حق للمولى في مق

التي يريدها، حيث يستحضر مفهوم الماء والمتغير والنجااة، حيث يمكنه جعل 

التغيّر علة فيقول الماء نجس إذا تغير،  ومن حقه أن يجعله قيداً فبقول الماء 

 المتغير نجس.

ولكن الدليل ناظر لعالم الجعل فهو يشخِّص جعل المولى، وقد تقدم أن 

بهذا اللحاظ لا يتصور فيه اليقين السابق والشك اللاحق جريان الااتصحاب 

وإنما يجري بلحاظ عالم الفعلية والمجعول، ومعه فاللازم لتشخيص حال 

الخصوصية بلحاظ هذا العالم وأنها من أي قبيل فإن كانت في هذا العالم علة 

جرى الااتصحاب فالتغير علة لربوت النجااة وليس جزءً من الموضوع، لأن 

ااة لا تنصب خارجاً على التغير بل على ذات الماء فأنه لا يقال التغيّر النج

نجس بل يقال الماء المتغير نجس، وما دامت خصوصية التغير علة خارجاً 

 فالااتصحاب يجري وإن أخذت بلسان دليلها بنحو الحيرية التقييدية.



 (353).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وإن كانت قيداً في الموضوع لم يجر الااتصحاب حتى مع فرض أخذهما 

في لسان الدليل بنحو الحيرية التعليلية كما هو الحال في خصوصية الاجتهاد، 

فإن الحكم بجواز التقليد ينصب على الاجتهاد، فالمجتهد يجوز تقليده، فإذا 

زال الاجتهاد عن الشخص، وشك في بقاء الحكم بجواز التقليد لم يجر 

اد بنحو الااتصحاب حتى لو فرض أن لسان الدليل أخذ خصوصية الاجته

 العلة، كما لو قال قلد العادل إذا كان مجتهداً.

فتشخيص حال الحيرية يرجع فيه الى ملاحظة عالم الفعلية والخارج ولا 

 يرجع فيه الى لسان الدليل، وحينئذ يطرح السؤال التالي؟

هل المدار في تشخيص الموضوع بلحاظ عالم الخارج على النظر العرفي 

 النظر الدقي، فإن النظرين قد يختلفان أحياناً.المسامحي أو المدار على 

وأوضح مرال هو الماء الذي قدره كراً إذا أخذ منه كف فإن النظر الدقي 

يرى ذلك نقصاً في الكرية بينما لا يرى النظر العرفي ذلك عندما نريد في الشبهة 

الحكمية أن يستصحب اعتصام الكر بعد أخذ الكف منه إذا شككنا في بقاء 

صام وعدمه، وإما لو بنينا على النظر الدقي الذي يرى الكف جزءً من الاعت

الموضوع فلا يجري الااتصحاب لأن ما كان كـراً اـابقاً مـغاير للـماء الفعـلي 

بعد أخـذ الكـف منه، هـذا في الشبهـة الحكمـية كـما لـو علـمنا مقـدار الكـر 

اءً معيناً لا نعرف شبراً، ولدينا م 3 ½×  3 ½×   3 ½وكـان يسـاوي 

(، ففي هذه الحالة إذا أخذنا كفاً من 3مقداره هل هو هذا المذكور أو هو مكعب )

الماء فسوف نشك في بقاء الكرية لاحتمال إن الشارع حدده بالتحديد الأول دون 



 (354........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الراني، واحتمال العكس فتكون الكرية منعدمة على الأول وباقية على الراني، 

 كرية بنحو الشبهة الحكمية.فالشك هنا في بقاء ال

وأخرى يكون على نحو الشبهة المفهومية، كما لو عرفنا مقدار الكر وأنه 

بلا زيادة أو هو  27شبر ونفرض أن ماءً معيناً لا نعرف أن مقداره  27يساوي 

مع الزيادة، فأخذ كف منه يزيل كريته على الأول دون الراني، وفي  27بمقدار 

ك في بقاء الكرية ناشئاً من عدم المعرفة بالحكم الشرعي هذه الحالة لا يكون الش

 27في تحديد الكر بل هو ناشئ من الشك في الموضوع خارجا وأنه يزيد على 

 شبراً أو لا يزيد.

قال في العناية: أما ااتصحاب نفس الأحكام العقلية، فلم يظهر  (43)

 يجري )لكن لا( لما من المصنف في حقه لا نفياً ولا اثباتاً )والحق( أنه مما لا

أفاده الشيخ أعلى الله مقامه من عدم جواز تطرق الإهمال الى موضوع حكم العقل 

بعد ما عرفت من جواز تطرقه إليه في الجملة بالمعنى المذكور )بل لأن( 

الااتصحاب اواءً كان اعتباره من باب الظن أو من باب الاخبار هو حكم 

ضح وأما على الأول فبلحاظ إمضائه بناء شرعي لا محالة أما على الراني فوا

العقلاء على البقاء فإذا كان الااتصحاب حكماً شرعياً فحكم الشارع ببقاء حكم 

العقل السابق عند الشك في بقائه مما يخرجه عن الحكم العقلي الى الشرعي ولو 

 .1بقاءً لا حدوثاً، وهذا واضح

                                                 
1

  24ص 5( العناية ج



 (355).....................الحادي عشر.....................الجزء  

أنه في المستقلات وبإمكان الشيخ الأنصاري )قده( الجواب عن ذلك: ب

العقلية فأن ما يحكم به العقل يحكم به الشرع، فكل حكم عقلي من المستقلات 

العقلية هو مما حكم به الشرع، فلو حكم الشرع بحكم، وإن كان هو حكم 

شرعي إلا أنه أيضاً حكماً عقلياً، فأنه إذا ثبت ملازم أحد المتلازمين ثبت 

 الراني.

 



 (356........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 يف هذا مع الملازمة بين الحكمين؟قوله )قده(: )) إن قلت: ك

قلت: ذلك لأن الملازمة إنما تكون في مقام الإثبات والاستكشاف، 

لا في مقام الثبوت، فعدم استقلال العقل إلا في حال غير ملازم لعدم حكم 

الشرع في غير تلك الحال، وذلك لاحتمال أن يكون ما هو ملاك حكم 

كان على  –ي ملاك حكم العقل من المصلحة أو المفسدة التي ه –الشرع 

حاله في كلتا الحالتين، وإن لم يدركه إلا في احدهما، لاحتمال عدم دخل 

تلك الحالة فيه، أو احتمال إن يكون معه ملاك آخر بلا دخل لها فيه 

 أصلًا، وإن كان لها دخل فيما أطلّع عليه من الملاك.

ل واقعاً، لا وبالجملة: حكم الشرع إنما يتبع ما هو ملاك حكم العق

ما هو مناط حكمه فعلًا، وموضوع حكمه كذلك مما لا يكاد ينطرق إليه 

الإهمال والإجمال، مع تطرقه الى ما هو موضوع حكمه شأناً، وهو ما قام 

به ملاك حكمه  واقعاً، فرّب خصوصية لها دخل في استقلاله مع احتمال 

مال بقاء ملاكه عدم دخله، فبدونها لا استقلال له بشيء قطعاً، مع احت

وجوداً وعدماً واقعاً، ومعه يحتمل بقاء حكم الشرع جداً؛ لدورانه معه 

 .((فافهم وتأمل جيداً

 



 (357).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن قلت: كيف يس تصحب الحكم الشرعي المس تكشف بحكم العقل عند  ا 

طرو انتفاء ما احتمل دخله فيه مع وجود الملازمة بين الحكمين حكم العقل وحكم  

 الشرع جميعاً.

ننا لا أ نا نقول بالملازمة من جانب  قلت: ا  ن كنا من القائلين بالملازمة ا  وا 

ذا اس تقل العقل بحكم حكم  الوجود ولا نقول بها من جانب العدم، بمعنى أ نه ا 

ذا لم يس تقل العقل بحكم لطرو انتفاء ما احتمل دخله  ما ا  الشرع أ يضاً على وفقه، وا 

ذ ليس كلما  لم يحكم به العقل لطرو انتفاء فيه لم يحكم الشرع به أ يضاً ليس بصحيح ا 

 ما احتمل دخله في حكمه لم يحكم به الشرع أ يضاً.

ن حكم العقل بحسن الكذب من جهة عدم توفر ال مر الثاني في مثال  هو ا 

ن كان  الكذب المتقدم لا يلازم من ذلك انتفاء الحكم الشرعي أ يضاً، فا ن الحكمين وا 

ذ لولاها لم ا حكم العقل بحسن الكذب ولما حكم كل منهما ناش ئاً من المصلةة ا 

لا أ نه من الممكن أ ن نفترض  ن ال مر الثاني ليس  –الشرع بوجوبه، ا  كما تقدم وا 

نما ماله الدخالة هو خصوص ال مر ال ول، ولكن لما لم يحرز  دخيلًا في المصلةة وا 

لا عند توفر كلا ال مرين لم يحكم بحس نه عند فقد ال مر  العقل ثبوت المصلةة ا 

اني، ولما أ درك الشارع عدم مدخلية ال مر الثاني في تحقق المصلةة حكم بوجوب الث

 الكذب عند توفر ال مر ال ول فقط.

ثبات والثبوت  وقد عبر المصنف عن طرفي الوجود والعدم بمقامي الا 

ثبات والاس تكشاف دون مقام الثبوت  لاعتقاده أ ن الملازمة تكون في مقام الا 

 والواقع.

أ ن يكون  –وهو  –التفكيك بين الحكمين له توجيه أ خر  ومن المحتمل أ ن

لحسن الكذب ملاكات لا ملاك واحد كما كنا نفترض في التوجيه السابق احدهما 

يعتبر فيه ال مر الثاني أ يضاً وال خر يعتبر فيه ال مر ال ول، والعقل لم يطلع على 



 (358........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

نما اطلع على ال ول فقط فيما اطلع الشارع على  كلا الملاكين فأ نه في الملاك الثاني وا 

ذا انتفى ال مر الثاني فلازمه انتفاء الملاك ال ول الذي اطلع عليه  مثل هذه الحالة ا 

العقل، فينتفي حكمه، ولكن لما كان الملاك الثاني موجوداً وأ طلع عليه الشرع فيلزم 

ن فرض عدم بقاء حكم العقل من جهة عدم اطلاعه على الملاك  بقاء حكمه وا 

 ي فرض انتفائه بانتفاء ال مر ال ول.ال ول الذ

ن للعقل حكمان، احدهما واقعي شأ ني، أ ي تقديري بمعنى أ ن  وبالجملة: ا 

العقل لو أ درك المصلةة أ و المفسدة في شيء لحكم بالوجوب أ و الحرمة، وحكم 

دراك المصلةة أ و المفسدة، والفرق بينهما  لا بعد ا  واقعي فعلي، وهو لا يكون ا 

ن ملاك حكم العقل ال ول هو المصلةة أ و المفسدة بما هي هي من  واضح، هو ا 

ما ملاك حكمه الثاني )الفعلي( هي المصلةة أ و  دون دخل الا دراك فيه أ صلًا وا 

المفسدة المدركة المحرزة للعقل لا بما هي هي فما لم يدرك المصلةة أ و المفسدة لم يحكم 

 على طبقها بالوجوب أ و الحرمة حكماً فعلياً.

ع أ نما يتبع ما هو ملاك حكم العقل شأ نًا وهو نفس المصلةة أ و وحكم الشر 

المفسدة بما هي هي لا ما هو ملاكه فعلًا وهي المصلةة أ و المفسدة المدركة للعقل 

ذا لم يدرك العقل المصلةة أ و المفسدة ولم يحكم فعلًا لم يحكم الشارع  على وجه ا 

ب أ يضاً، فانتفاء الحكم العقلي الفعلي لا يلزم انتف اء الحكم الشرعي أ يضاً، فرُّ

لها  –وهو الضرر  –خصوصية، كما في مثال الكذب، حيث ال مر الثاني فيه 

ولا مدخلية لها في الحكم العقلي الشأ ني، وبانتفاء مدخلية في الحكم العقلي الفعلي 

الحكم العقلي الفعلي لا يكون حكم الشرع منتفياً لبقاء الحكم العقلي الشأ ني، وملاكه 

 ملاك الحكم الشرعي فيدور معه وجوداً وعدماً.هو 

 .(44)ثم أ مر المصنف بالتأ مل جيداً 

******** 



 (359).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 وما يمكن توجيه التأمل أخذ أمور: (44)

: ما أشير إليه في العناية، من أن المصنف عبّر عن طرفي الأمر الأول

مقام الوجود والعدم بمقامي الإثبات والربوت )فقال(: إن الملازمة إنما تكون في 

الإثبات والااتكشاف لا في مقام الربوت .. ولم يحسن التعبير فيهما بذلك فإن 

مقامي الإثبات والربوت عبارة عن مقامي الدلالة والواقع وليست الملازمة في مقام 

 .1الدلالة دون الواقع

أقول: لا معنى للملازمة في مقام الربوت دون الإثبات، ولا في المقامين لأن 

 عني إدراكه، وهو أنسب لمقام الإثبات دون الربوت.حكم العقل ي

: أن ما ذكره المصنف )قده( من الجواب، إنما ينااب الأمر الثاني

الحكم الشأني، حيث ينتفي حكم العقل دون الشرع، مع إن حكم العقل لا 

مورد له في مقام الشأنية ليقال بانتفائه، بل مورده مقام الفعلية، وعليه فما ذكره 

كيك بين الحكمين غير اليم من جهة اختلاف المقامين فما هو منتف من من التف

حكم العقل هو مقام الفعلية وما أثبته من حكم الشرع هو مقام الشأنية، وعليه لا 

 حاجة لااتصحاب الحكم الشأني.

: وهو ما يمكن جعله شاهداً على الأمر الراني المتقدم من الأمر الثالث

 صحاب الحكم الشرعي الذي مستنده الحكم العقلي.حيث أن المسألة هي في اات

                                                 
1

   27ص 5( العناية ج



 (360........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

من جهة تصور بقاء موضوعه على ما هو عليه أو انتفائه لانتفاء ما هو 

دخل في حكمه، وعلى هذا فما لم يكن للعقل حكم، لم يكن موضوع حكم الشرع 

 هو الحكم العقلي.



 (361).....................الحادي عشر.....................الجزء  

: )) ثم أنه لا يخفى اختلاف آراء الاصحاب في حجية قوله )قده(

صحاب مطلقاً، وعدم حجيته كذلك، والتفصيل بين الموضوعات الاست

والاحكام، أو بين ما كان الشك في الرافع وما كان في المقتضي، الى غير 

ذلك من التفاصيل الكثيرة، على أقوال شتى لا يهمنا نقلها ونقل ما ذكر 

 –من الاستدلال عليها، وإنما المهم الاستدلال على ما هو المختار منها 

على نحو يظهر بطلان سائرها، فقد استدل عليه  –الحجية مطلقاً هو 

 بوجوه:

بل ذوي الشعور  –الوجه الأول: استقرار بناء العقلاء من الإنسان 

على العمل على طبق الحالة السابقة، وحيث  –من كافة أنواع الحيوان 

 لم يردع عنه الشارع كان ماضياً.

ذلك تعبداً، بل إما رجاءً وفيه: أولًا: منع استقرار بنائهم على 

واحتياطاً، أو اطمئناناً بالبقاء، أو ظناً به، ولو نوعاً أو غفلة، كما هو 

 الحال في سائر الحيوانات دائماً وفي الإنسان أحياناً.

وثانياً: سلمّنا ذلك، لكنه لم يعلم أن الشارع به راض، وهو عنده 

لسنة على النهي عن ماضٍ، ويكفي في الردع عن مثله ما دل من الكتاب وا

اتباع غير العلم، وما دل على البراءة أو الاحتياط في الشبهات، فلا وجه 



 (362........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

؛ فتأمل لاتباع هذا البناء فيما لا بد في اتباعه من الدلالة على إمضائه

 .((جيداً

 

ثم لا يخفى اختلاف أ راء الفقهاء في موضوع حجية الاس تصةاب، على أ قول 

قاً، فيما ذهب أ خرون الى عدم الحجية مطلقاً، ش تى، فذهب بعض الى حجيته مطل

وفصل أ خرون في حجيته فيما بين الاس تصةاب الجاري في ال حكام وبين الجاري 

في الموضوعات وفصل أ خر ما بين الشك في الرافع وبين ما كان الشك في 

ليها المظفر )ره( في  المقتضي، الى غير ذلك من التفاصيل الكثيرة، وقد أ شار ا 

لم يتعرض المصنف الى هذه ال قوال ونقل ما ذكر فيها من الاس تدلال أ صوله، و

نما تعرض لمختاره وهو الحجية مطلقاً، على نحو يظهر به بطلان بقية  عليها، وا 

 ال قوال، وقد اس تدل على حجية الاس تصةاب بوجوه:

ال ول: بناء العقلاء على العمل على طبق الحالة السابقة، واس تمرار العمل 

ل وذوي الشعور من الحيوانات كافة على الجري على طبق الحالة السابقة عليها، ب

فهيي ترجع الى اوكارها التي تركتها قبل مدة، وهكذا وهذه السيرة كانت جارية أ مام 

مكان ردعه عنها، فتكون  مرأ ى ومسمع من الشارع المقدس وهو لم يردع عنها مع ا 

 :حجة فيما قامت عليه وهو الاس تصةاب ويرده أ مران

ال مر ال ول: أ ن اس تقرار العقلاء على العمل على طبق المسأ لة السابقة 

ما احتياطاً أ و رجاءً أ و  ليس تعبديًا ل جل حجية الحالة السابقة، فهم يعملون بها ا 

ذن لا  اطمئنانًا بالبقاء أ و ظناً به ولو نوعاً وربما يعملون بها غفلة أ و عادة وأ لفة، فا 

 ة.تكون السيرة بما هي سيرة حج

ال مر الثاني: لو سلمنا قيام السيرة على العمل على طبق الحالة السابقة 

عمومات واطلاقات الكتاب  -لكننا لا نسلم عدم ردع الشارع عنها لكفاية النهيي 



 (363).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ن الاس تصةاب غاية ما يفيده هو  -والس نة  عن العمل بدون علم، ومن المعلوم ا 

كورة كما ويمكن اس تفادة الردع الظن فيكون مشمولًا للعمومات والاطلاقات المذ

ذا فرض الشك للمكلف في م ن أ دلة البراءة وأ دلة الاحتياط في الش بهات فأ نه ا 

جراء  أ صل التكليف فأ ن مقتضى حديث الرفع هو جريان البراءة وعدم جواز ا 

الاس تصةاب فيما لو فرض أ ن الحالة السابقة هي ثبوت التكليف، وهكذا لو 

ه فأ ن مقتضى أ دلة الاحتياط هو وجوب فرض شك المكلف في المكلف ب

جراء الاس تصةاب في أ حد الطرفين لو كانت الحالة  الاحتياط وعدم جواز ا 

تباع هذا البناء فيما لا بد في  السابقة فيه هي عدم التكليف مثلًا وعليه فلا وجه لا 

مضائه، وقد عرفت عدمها، ثم أ مر المصنف بالتأ مل  أ تباعه من الدلالة على ا 

 .(45)جيداً 

******** 

ولعل مراد المصنف من التأمل هو أن يقال بأن إحراز هذا البناء ( 45)

حتى في الأحكام الشرعية لو كانوا من أهل الشرع، وإلا لم ينفع إحرازه في 

أمورهم العرفية حتى وإن أنضم إليه عدم الردع من الشارع، وعدم المانع منه، 

 حيث يستكشف رضا الشارع بهذا البناء.

للإشارة الى عدم صلاحية العمومات والاطلاقات الناهية عن إتباع  أو لعله

غير العلم، وذلك لأن المقصود من النهي عن إتباع غير العلم هو النهي عنه 

لإثبات الواقع به، والمقصود من الااتصحاب ليس إثبات الواقع فلا يكون 

 .1مشمولًا للنهي، فهو خارج عنها تخصصاً

                                                 
1

 الجزء الرابع -292أصول المظفر ص ( 



 (364........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

حاب في عرض أدلة الاحتياط والبراءة فلا أو لعله أن أدلة الااتص

يصلحان للردع عنه لأن كل منهما موضوعه الشك، إن لم نقل بأن أدلة 

 .1الااتصحاب مقدمة على أدلة هذه الأصول

أو لعله مخالفة لما قاله في مبحث الخبر الواحد حيث أدعى أن العمومات 

ى العمل بخبر الرقة بزعم مما لا تكفي في الردع عن السيرة العقلائية المستقرة عل

الدور، وقد أغفل الدور في المقام رأااً، وقد عرفت جوابه مما مر من المظفر 

 )قدس اره(.

                                                 
1

 نفس المصدر السابق ( 



 (365).....................الحادي عشر.....................الجزء  

قوله )قده(: ))الوجه الثاني أن الثبوت في السابق موجب للظن به 

 في اللاحق.

وفيه: منع اقتضاء مجرد الثبوت للظن بالبقاء فعلًا ولا نوعاً، فإنه 

، إلا كون الغالب فيها ثبت أن يدوم مع إمكان أن لا لا وجه له أصلًا

يدوم، وهو غير معلوم، ولو سلّم، فلا دليل على اعتباره بالخصوص مع 

 نهوض الحجة على عدم اعتباره بالعموم.

الوجه الثالث: دعوى الإجماع عليه، كما عن المبادئ حيث قال: 

ثم وقع  )الاستصحاب حجة؛ لإجماع الفقهاء على أنه متى حصل حكم

الشك في أنه طرأ ما يزيله أم لا، وجب الحكم ببقائه على ما كان أولًا، 

ولولا القول بأن الاستصحاب حجة، لكان ترجيحاً لأحد طرفي الممكن من 

 غير مرجح( أنتهى، وقد نقل عن غيره أيضاً.

مما له مبان  –وفيه: أن تحصيل الإجماع في مثل هذه المسألة 

كال، ولو مع الاتفاق، فضلًا عما إذا لم يكن، وكان في غاية الإش –مختلفة 

مع الخلاف من المعظم؛ حيث ذهبوا الى عدم حجيته مطلقاً أو في الجملة؛ 

 .ونقله مرهون جداً لذلك، ولو قيل بحجيته لو لا ذلك((

 

ظن ببقائه لاحقاً، ومع حصول الظن يالوجه الثاني: المتيقن ثبوته سابقاً 

 يه، والحكم ببقائه، ويرد عليه أ مران:ببقائه فيمكن البناء عل 



 (366........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

نما يحصل من جهة  ال مر ال ول: منع حصول الظن بالبقاء فأ ن الظن المذكور ا 

ذا حدثت في زمان سابق أ ن تدوم الى الزمان اللاحق،  الغالب من ال ش ياء أ نها ا 

ومن المحتمل أ ن لا تدوم أ حيانًا، فالغلبة المذكورة هي المنشأ  لحصول الظن، ويمكن 

 عها بأ ن يقال: بأ ن كثيراً من ال ش ياء تحدث من دون أ ن تبقى مس تمرة الى زمان.من 

 (46)ال مر الثاني: أ نه لو سلم حصول الظن المذكور فلا دليل على حجيته

تباع  بل قام الدليل على عدم حجية مثل هذا الظن وهو العمومات الناهية عن ا 

 غير العلم.

الاس تصةاب، ويرده: أ ن الا جماع الوجه الثالث: دعوى الا جماع على حجية 

مما لا يمكن تحصيله في هذه المسأ لة مما  -الكاشف عن قول المعصوم )عليه السلام( 

في غاية الا شكال هذا أ ولًا، وثانياً: لو سلم  -لها مباني مختلفة ومدارك متعددة 

ولكنه غير كاشف عن رأ ي المعصوم )عليه السلام( ل ن  (47)الاتفاق المذكور

ذا لم يكن معلوم المدرك أ و  محتمل المدرك، ومن الواضح  الاتفاق نما يكون كاشفاً ا  ا 

أ ن المدرك بل المدارك في المقام محتملة وهي ما تقدم من الوجهين، وعليه فالا جماع 

المحصل الكاشف عن قول المعصوم )عليه السلام( لا يمكن تحصيله لهذين 

ذا لم يمكن تحصيل الا جماع فلا يكون لو  –نقله حجة ل ن نقل الا جماع  الوجهين، وا 

ذا أ مكن تحصيل الا جماع الكاشف عن قول  –بني على حجيته  نما يكون حجة ا  فا 

المعصوم )عليه السلام( وبما أ ن تحصيل الا جماع في المقام غير ممكن على ما تقدم 

 فنقله لا يكون حجة.

******** 

وت للظن عن دعوى المصنف بمنع اقتضاء مجرد الربأجاب العناية  (46)

بالبقاء فعلًا ولا نوعاً .. الخ بأنه خلاف الإنصاف جداً )ودعوى( أنه لا وجه 

لذلك إلا كون الغالب فيما ثبت أن يدوم مع إمكان أن لا يدوم وهو غير معلوم 



 (367).....................الحادي عشر.....................الجزء  

)مما لا وجه له( فأن معنى كون الغالب فيما يربت أن يدوم هو إذا يستمر الى 

إلا إذا اتفق زواله احياناً قبل انتهاء أجله آخر وقت أمكن بقاؤه الى ذلك الوقت 

 الطبيعي بسبب خاص وداع مخصوص وهو أمر صحيح معلوم لا غير معلوم.

)نعم يصح( أن يقال أن مجرد الربوت في السابق مما لا يوجب الظن 

بالبقاء شخصاً كما هو الظاهر المستدل بل مما يوجب الظن بالبقاء نوعاً كما 

 1أفدناه.

ب لأن الظن بالبقاء إنما هو الشخصي لا النوعي، إذ هو غري وهذا منه

 المطلوب في الااتصحاب أما الظن النوعي فمما لا ابيل اليه.

مع أن افادة الظن بالبقاء إنما هو بحكم العادة والألفة وليس بنكتة 

الكشف، فلا دليل على حجيته، ولذا قال، في العناية نعم على هذا التقدير لا 

وجهاً مستقلًا على حدّه لاعتبار الااتصحاب غير ما تقدم فأن  يكون هذا الوجه

مجرد الظن الحاصل من الربوت السابق مما لا يصلح الاعتماد عليه ما لم يعتمد 

في اعتباره على بناء العقلاء الممضى من قبل الشارع، ومع الاعتماد على بنائهم 

 2وجه الأول.لا يكون هذا الوجه الراني دليلًا مستقلًا برأاه غير ال

أقول: ولو كان الدليل موجوداً على اعتبار مرل هذا الظن لكان هو الدليل 

على الااتصحاب لا دعوى الظن بالبقاء، نعم تكون هذه الدعوى محققة لموضوع 

 الدليل.

                                                 
1

  35ص 5( العناية ج
2

  ( نفس المصدر



 (368........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

والأولى أن يسمى هذا الدليل بالدليل العقلائي لا العقلي لابتنائه على قيام 

 طبق الحالة السابقة بدعوى الظن ببقائها.ايرة العقلاء على الجري على 

قال في العناية رداً على دليل المصنف الراني لرد دعوى الظن، بل  (47)

قد عرفت الدليل بالخصوص على اعتبار الظن الحاصل من مجرد الربوت في 

السابق وهو بناء العقلاء كافة على العمل على طبق الحالة السابقة فيما إذا أفاد 

طمئنان ولو بضميمة ما أجبنا به عن رادعية الآيات والروايات المتقدم الوثوق والا

 1شرحه.

وفيه: ما عرفت من عدم شمول العمومات للمقام، مع أن عمل العقلاء 

 فيما أفاد الوثوق هو فيما من شؤونهم المعاشية وأمورهم الاجتماعية، وهذا واضح.

 

                                                 
1

  ( نفس المصدر 



 (369).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الأخبار  –اب وهو العمدة في الب -قوله )قده(: ))الوجه الرابع:

 المستفيضة 

منها: صحيحة زرارة: قال: قلت له: الرجل ينام وهو على 

 وضوء، أتوجب الخفقة أو الخفقتان عليه الوضوء؟

قال: يا زرارة، قد تنام العين، ولا ينام القلب والأذن، وإذا نامت 

 العين والأذن والقلب فقط وجب الوضوء.

 ؟قلت: فإن حُرّك في جنبه شيء وهو لا يعلم

قال: لا، حتى يستيقن أنه قد نام، حتى يجيء من ذلك أمر بيّن 

وإلا فإنه على يقين من وضوئه، ولا ينقض اليقين أبداً بالشك، ولكنه 

 1ينقضه بيقين آخر.

وهذه الرواية وإن كانت مضمرة إلا أن إضمارها لا يضر باعتبارها؛ 

 الإمام حيث كان مضمرها مثل زرارة، وهو ممن لا يكاد يستفتي من غير

 لا سيما مع هذا الاهتمام. –عليه السلام  –

وتقريب الاستدلال بها: أنه لا ريب في ظهور قوله )عليه 

السلام(: ))وإلا فإنه على يقين.....(( الى آخره، عرفاً في النهي عن 

نقض اليقين بشيء بالشك فيه، وأنه عليه السلام بصدد بيان ما هو علة 

                                                 
1

  175ص 1اقض الوضوء حمن ابواب نو 1( الوسائل ب



 (370........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ليه السلام، ))لا(( في جواب: )) فإن حُرّك في الجزاء المستفاد من قوله ع

جنبه ...(( الى آخره وهو اندراج اليقين والشك في مورد السؤال في 

 القضية الكلية الارتكازية الغير المختصة بباب دون باب.

واحتمال أن يكون الجزاء هو قوله: ))فإنه على يقين ...(( الى 

وم العمل على طبق يقينه، وهو آخره غير سديد فإنه لا يصح إلا بإرادة لز

الى الغاية بعيد، وأبعد منه كون الجزاء قوله: ))ولا تنقض ..(( الى 

 .((كر ))فإنه على يقين...(( للتمهيدآخره، وقد ذ

 

صحيةة زرارة –الروايات، ومنها  -وهو العمدة في الباب–الوجه الرابع 

يناس به السؤال من وهي مضمرة، ولكنه غير ضار ل ن مثل زرارة من لا  -ال ولى

غير الا مام )عليه السلام( لمكانته العالية على أ ن الاهتمام الشديد الملحوظ في 

الرواية الناشئ من تكرار السؤال والجواب قرينة أ خرى على أ ن المسؤول هو 

نما  الا مام )عليه السلام( لا غيره، وعلى هذا فالمناقشة في صحة الس ند عقيمة، وا 

 لة.المهم الكلام في الدلا

ودلالتها على حجية الاس تصةاب تكاد تكون واضحة حيث ذكر فيها الا مام 

عليه السلام ولا ينقض اليقين بالشك أ بداً، فهيي واضحة في حجية الاس تصةاب، 

 وهذا مما لا كلام فيه.

هذا وقد وقع الكلام في أ ن الرواية المذكورة تدل على حجية الاس تصةاب  

ل على حجية الاس تصةاب مطلقاً في الوضوء في خصوص باب الوضوء، أ و انها تد

 وغيره.



 (371).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نه على يقين ...الخ(( مركبة  لا( فا  ويمكن تقريب ذلك: بأ ن يقال: أ ن كلمة )ا 

من كلمتين ))أ ن(( الشرطية و ))لا(( النافية، والشرطية تحتاج لفعل الشرط 

شكال ولا بد من تقديره، والتقدير  وجوابه، أ ما فعل الشرط فهو غير مذكور بلا ا 

ما جواب الشرط ففيه كلام، حيث  ن لم يستيقن أ نه قد نام ..(( وا  هو ا 

الاحتمالات فيه ثلاثة، على تقدير الاحتمال ال ول يكون الاس تدلال بالرواية تاماً، 

وهذه الاحتمالات هي .. ال ول: أ ن يكون جواب الشرط مقدراً والتقدير هكذا )) 

ن لم يستيقن أ نه قد نام فلا يجب عليه الوض نه وا  ما قوله )عليه السلام( ))فا  وء، وا 

نما هو علة للجواب المقدر الذي  على يقين من وضوئه(( فهو ليس جوابًا للشرط وا 

ذكرناه، وأ نه لا يجب الوضوء ل نه على اليقين من وضوئه سابقاً واليقين لا ينقض 

عامة من ( 48)بالشك أ بداً، وهذا التعليل ظاهر بقضية كلية ارتكازية عقلائية

 اختصاص بباب الوضوء وليس تعليلًا تعبديًا، والقضية العامة أ ن اليقين بأ ي غير

 شيء لا ينقض بالشك، وهي ممضاة من قبل الشارع فتكون حجة.

نه على يقين من  الثاني: أ ن يكون الجواب هو قوله عليه السلام ))فا 

، ومن (49)وضوئه(( وبناءً عليه لابد من تحويلها من جملة خبرية الى جملة انشائية

ن لم يستيقن  دون ذلك لا يمكن أ ن تقع جوابًا للشرط، فيصبح المعنى هكذا ))وا 

أ نه قد نام فليمض وليبق على يقينه ولا ينقض اليقين بالشك(( وبناء عليه أ يضاً 

يلزم أ ن تكون جملة ))لا تنقض اليقين بالشك(( مؤكدة لما قبلها، وعطفها عليها 

ايرة لها، وبناء على هذا الاحتمال لا يتم تفسيري، حيث تكون بمعناها لا مغ

نه على يقين(( تعليلًا حتى  الاس تدلال كما هو واضح حيث أ نه لا تكون جملة ))فا 

يقال بأ ن التعليل ظاهر في أ نه تعليل بأ مر ارتكازي بل يس تفاد منها حجية 

الاس تصةاب في باب الوضوء واس تفادة ذلك مبني على تحويل الجملة الخبرية الى 

 ئية وهو خلاف الظاهر.انشا



 (372........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الثالث:أ ن يكون الجواب هو قوله )عليه السلام( ))ولا تنقض اليقين 

نه على يقين من وضوئه بمثابة التمهيد للجواب والتقدير  بالشك(( ويكون قوله فا 

ذا لم يستيقن أ نه قد نام، وعلى هذا الاحتمال لا يتم الاس تدلال أ يضاً  هكذا وا 

السابق، بل هذا الاحتمال أ ضعف من سابقه ل ن لنفس ما ذكرناه في الاحتمال 

المناسب دخول الفاء على جملة ))ولا ينقض اليقين ..(( فيما لو كان هو جواب 

 الشرط.

******** 

قال في العناية: وأما العلة في المقام فهي عبارة عن اندراج اليقين  (48)

لعقلاء الغير والشك في مورد السؤال تحت القضية الكلية المرتكزة في أذهان ا

مختصة بباب دون باب وهي عدم نقض اليقين أبداً بالشك وعدم رفع اليد عن 

عليه السلام  –العمل على طبق الحالة السابقة ما لم يعلم بالخلاف أصلًا فقوله 

فإنه على يقين .. بمنزلة الصغرى وقوله عليه السلام ولا تنقض اليقين بالشك  –

إمضاء لما أاتقر عليه بناء العقلاء وامضاءً لما  أبداً بمنزلة الكبرى فيكون ذلك

ااتمر عليه ايرتهم وتصحيحاً لما جرى ديدنهم وهو المطلوب، والعقلاء كما 

أشرنا لا يكاد يعملون على طبق الحالة السابقة إلا إذا أفادت هي الوثوق 

والاطمئنان بالبقاء والصحيحة مما له إطلاق بنهي عن النقض مطلقاً ولو لم يكن 

هناك وثوق واطمئنان بالبقاء ما لم يكن هناك يقين آخر بنقضه )ومن هنا يظهر( 

إن اعتراف المصنف هنا بالقضية الارتكازية غير المختصة بباب دون باب 

واخراج اليقين والشك في مورد السؤال في تلك القضية مناف لما تقدم منه آنفاً من 



 (373).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الحالة السابقة بما هي هي على منع ااتقرار بناء العقلاء على العمل على طبق 

 .1وجه الااتصحاب وإن بنوا عليه بملاكات متعددة ..الخ((

: من الواضح أن نظر هذا الدليل من خلال التعليل بالقضية أقول

الارتكازية هو إمضاء هاا، ومعنى الإمضاء أنها قبله وإن عمل بها لكن لا لأجل 

لم يستوعبها ويكون إشارة الشارع التعبد بل لما ذكره المصنف من الملاكات، وإن 

الى هذا الارتكاز في المدى الذي لا يستوعبه كلام المصنف، ومن هنا فهو لم يتمم 

الأدلة السابقة واعتمد على الروايات خاصة، وهذا أمر واضح من حيث أنه لو لا 

 الرواية لم يكن مجال لإمضاء ما ارتكز من بناء عند العقلاء.

ل العقلاء على طبق الحالة السابقة من جهة هذا مع ما قيل: بأن عم

الاطمئنان بالبقاء، حيث يرتبون الأثر عليها لأجل الاطمئنان الحاصل لديهم 

ببقاء الحالة السابقة، ومن ثم تكون السيرة دليلًا على حجية هذا الاطمئنان 

 وليست دليلًا على الااتصحاب الذي يفيد الظن بالبقاء تعبداً.

س هو الاطمئنان بالبقاء بل القيد هو جريان السيرة على بمعنى أن القيد لي

العمل بالحالة السابقة مع طرو الشك في البقاء، وهذا المقدار لم يربت قيام 

 2السيرة عليه.

حيث  –أي مصنف الحلقة الرانية  –ولكن هذا الفارق مما ألغاه المصنف 

يجري في بعض  ذهب الى أن الااتصحاب لا يتقوم بالشك في البقاء دائماً بل

                                                 
1

  39ص 5( العناية ج
2

  ( شرح الحلقة الثانية للسيد الحيدري



 (374........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الأحيان بوجود اليقين السابق والشك اللاحق حتى مع عدم صدق الشك في البقاء 

 عليه.

وقد يلاحظ على هذا الاحتمال بأنه لا ربط حينئذ بين الشرط  (49)

والجزاء؛ لأن اليقين بالوضوء غير مترتب على عدم اليقين بالنوم، بل هو ثابت 

لة ))فإنه على يقين ...الخ(( على على أي حال، ومن هنا يتعين حمل الجم

الانشائية لأجل تصوير الترتب بين طرفي الجملة الشرطية، من الشرط والجزاء، 

ويراد بها الحكم بأنه متيقن تعبداً، وليست خبريه تتحدث عن اليقين الواقعي 

بوقوع الوضوء منه وهذا اليقين ثابت على أي حال، ولكنه غير مترتب على 

م بخلاف اليقين التعبدي بالوضوء فأنه يمكن أن يكون مترتباً اليقين بعدم النو

 على عدم اليقين بالنوم لأنه حكم شرعي وليس أمراً واقعياً.

ومن هنا يكون حمل الجملة المذكورة على الانشائية خلاف الظاهر، ولذا 

يكون هذا الاحتمال ضعيفاً، وأضعف منه الاحتمال الرالث لأن الجزاء لا ينااب 

 الواو.

ولكن ظاهر قوله )عليه السلام( )) فإنه على يقين من وضوئه(( كونه على 

يقين فعلي، وهذا إنما ينسجم مع حمل اليقين على اليقين التعبدي الشرعي كما 

يفترضه هذا الاحتمال، لأن اليقين أن حملناه على اليقين التعبدي الشرعي فهو 

الواقعي لأنه غير فعلي، يقين فعلي بالوضوء ولا ينسجم مع حمل اليقين على 

 بل المنااب أن يقال: فإنه كان على يقين ...الخ((.



 (375).....................الحادي عشر.....................الجزء  

إن ظهور الجملة في فعلية اليقين قد يتخذ قرينة على حملها على 

الانشائية، وعلى هذا يدور الأمر بين حمل الجملة على الانشائية، وظهورها في 

وبهذا يصبح المعنى الفعلية لليقين وبين بقائها على الخبرية، والراني أقوى، 

أنه إذا لم يستيقن أنه قد نام فلا يجب عليه الوضوء لأنه كان على يقين من 

 1وضوئه ثم شك فيه، ولا ينبغي أن ينقض اليقين السابق بالشك اللاحق.

 

                                                 
1

  ( انظر شرح الحلقة الثانية لكل من شرحها.



 (376........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وقد أنقدح مما ذكرناه، ضعف احتمال اختصاص : ))قوله )قده(

وضوء جداً، فإنه قضية )لا تنقض ..( الى آخره باليقين والشك بباب ال

ينافيه ظهور التعليل في أنه بأمر ارتكازي لا تعبدي قطعاً، ويؤيده 

تعليل الحكم بالمضي مع الشك في غير الوضوء في غير هذه الرواية بهذه 

 القضية يرادفها فتأمل جيداً.

هذا مع أنه لا موجب لاحتماله إلا احتمال كون اللام في اليقين 

 ))فإنه على يقين من وضوئه(( مع أن الظاهر للعهد، إشارة الى اليقين في

أنه للجنس كما هو الأصل فيه، وسبقُ: )فإنه على يقين ..( الى آخره، لا 

 يكون قرينة عليه، مع كمال الملائمة مع الجنس أيضاً، فافهم.

مع أنه غير ظاهر في اليقين بالوضوء؛ لقوة احتمال أن يكون ))من 

يقين((، وكان المعنى: فإنه كان من وضوئه(( متعلقاً بالظرف لا بـ))

طرف وضوئه على يقين، وعليه لا يكون الأوسط إلا اليقين، لا اليقين 

 بالوضوء، كما لا يخفى على المتأمل.

وبالجملة: لا يكاد يشك في ظهور القضية في عموم اليقين والشك، 

 .خصوصاً بعد ملاحظة تطبيقها في الأخبار على غير الوضوء أيضاً((

 

قد اتضح ضعف احتمال اختصاص الصحيةة بحجية الاس تصةاب هذا و 

في باب الوضوء دون غيره من ال بواب الفقهية، كما ذكره الش يخ ال نصاري )قده( 



 (377).....................الحادي عشر.....................الجزء  

شارة الى خصوص اليقين بالوضوء في الصغرى وهي قوله  لاحتمال كون اللام للا 

نه على يقين من وضوئه(، فلو انضمت الكبرى لافادت  قاعدة )عليه السلام( )فا 

 كلية في باب الوضوء خاصة وأ نه لا ينقض اليقين بالوضوء بالشك فيه.

ن ظاهر التعليل وهو قوله   –عليه السلام  –وقد أ جاب المصنف )قده(: ا 

نه على يقين من وضوئه ولا ينقض اليقين بالشك، هو التعليل باندراج اليقين  فا 

عامة من عدم جواز نقض والشك في مورد السؤال في القضية الارتكازية الكلية ال

اليقين أ بداً بالشك، ولو كانت اللام للعهد لكان تعليلًا باندراجها في القضية 

التعبدية وهي عدم نقض اليقين بالوضوء بالشك، وهذا المعنى غير مرتكز في 

أ ذهان العقلاء بالخصوص كما هو واضح، فيكون التعليل بأ مر تعبدي وهو لا معنى 

ن جملة ))لا تنقض اليقين بالشك(( قد تمسك بها الا مام للتعليل به، ويؤيده: ا  

)عليه السلام( في موارد أ خرى كما س يأ تي في الصةاح ال خرى وتمسكه عليه 

 السلام بها في غير باب الوضوء يدل على عدم اختصاصها بباب الوضوء.

وظاهر اللام جنس ية ل ن ذلك هو ال صل فيها، وهذا الظهور لا بد من 

يضعفه س بق اليقين بالوضوء، ل ن س بق اليقين بالوضوء لا ينافي ال خذ به ولا 

كون المراد من اللام هو الجنس دون العهد بل هو مما يتلائم معه كمال الملائمة، 

ن س بق اليقين بالوضوء مما يوهن ظهور ( 50)وقد أ مر المصنف بالفهم ولعله ا 

لفظة من وضوئه اللام في الجنس، وكون اللام للعهد لا للجنس مبني على كون 

بلفظة )يقين( بنفسها فيكون اليقين حينئذٍ في الصغرى وهي قوله ( 51)متعلقة

نه على يقين من وضوئه(( خاصاً بالوضوء أ ي أ نه على يقين  عليه السلام ))فا 

بوضوئه ولا ينقض اليقين بالوضوء أ بداً بالشك، وأ ما لو كان متعلقاً بالظرف )على 

من وضوئه على يقين ولا تنقض اليقين أ بداً بالشك يقين( حيث يصبح المعنى فأ نه 

ليه  شارة ا  فلا يكون اليقين في الصغرى خاصاً كي تكون اللام في يقين الكبرى للا 



 (378........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

بل جنساً مطلقاً فيكون اليقين في الكبرى أ يضاً مطلقاً وعليه لا يبقى مجال للتوهم 

 ال بواب الفقهية. المذكور ولم تكن القاعدة مختصة بباب الوضوء بل هي عامة لتمام

******** 

 ..وتفسير الفهم من وجوه (50)

الوجه الأول: ما تقدم في الشرح، فإن ابق اليقين بالوضوء مما يوهم كون 

 اللام للجنس لا للعهد.

الوجه الراني: ما أشار إليه في التعليقة للمشكيني )ره( من إن مختار 

 ا ذكره هنا كونها للجنس.المصنف من كون اللام موضوعه للتزيين وهذا ينافي م

الوجه الرالث: ولعله أن تمسك الإمام )عليه السلام( بالقضية الارتكازية 

في غير هذه الصحيحة كما ايأتي، ولكن يمكن أن يقال  أن المورد في الجميع 

 خاصاً وليس بعام فكيف يجعله شاهداً ومؤيداً على إرادة الجنس.

 ختصاص أو لا؟هل أن كون اللام عهدية يستوجب الا (51)

والجواب أنه لا يستوجب، لأن اليقين المستعمل والمشار إليه بلام العهد 

قد ااتعمل في طبيعي اليقين لا في اليقين الخاص بالوضوء، وإذا كان كذلك 

مدخول اللام في الكبرى هو طبيعي اليقين أيضاً، لأن لام العهد تشير الى نفس ف

ومراله المعروف النص القرآني ))كما  المعهود فإن كان جزئياً فالعهد جزئي

وإن كان المعهود  15أرالنا الى فرعون راولًا فعصى فرعون الراول(( المزمل 

كلياً فالعهد كلياً كما في النص ))كمشكاة فيها مصباح، المصباح في زجاجة(( 



 (379).....................الحادي عشر.....................الجزء  

النور، ويكون المشار إليه في الفقرة الرانية هو طبيعي المصباح، لأن  35الآية 

 من لفظة المصباح في الفقرة الأولى هو الطبيعي. الظاهر

وفي المقام فأن كلمة يقين في قوله )عليه السلام( فإنه على يقين من  

وضوئه، أريد بها طبيعي اليقين، بقرينة عدم تعارف تعدية اليقين بحرف الجر 

)من( حيث لم يعهد تعدي اليقين الى معموله بـ من، فلا يصح القول تيقنت من 

، وإنما يقال تيقنت الحدث، قال تعالى ))وجعلنا منهم أئمة يهدون الحدث

 ، أي كانوا يوقنون بآياتنا.24بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون(( السجدة

وعليه فإن قوله )عليه السلام( )من وضوئه( ليس متعلقاً لليقين فلا يصلح 

قه )معموله( وحيث أنه لتقييده به لأن الذي يصلح لتقييد العامل إنما هو متعل

ليس متعلقاً له فلا يكون مقيداً له، بل أن )من( في الواقع قيداً للظرف وهو 

محذوف، والتقدير )من جهة وضوئه( فحذف المضاف قد جعل دخول )من( 

على المضاف إليه، وإلا فواقع العبارة هكذا ))فإنه على يقين من جهة 

لظرف، وثبوت عدم تقيد اليقين وضوئه((فيكون المقيد هو مدخول )من( وهو ا

بحرف الجر ومدخوله يربت أن اليقين قد ااتعمل في معناه الوااع، إذ لا 

موجب لتقييده بجهة خاصة وهي اليقين بوضوئه بعد أن لم يكن من وضوئه 

متعلقاً لليقين وإذا كان كذلك فاليقين الذي هو مدخول لام العهد هو طبيعي 

ليه السلام( لا تنقض اليقين بالشك هو قاعدة اليقين وبهذا يربت أن قوله )ع



 (380........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

كلية أراد الإمام )عليه السلام( من ذكرها التنبيه على ما هو المركوز في أذهان 

 .1العقلاء وبهذا يتم المطلوب في حجية الااتصحاب بهذه الرواية

وهذا البيان مع فنيته، فإنه لم يلتفت الى إن ااتعمال من وضوئه وانها 

هو من كلام الإمام )عليه السلام( الشارع، ومجرد ااتعماله فهو  متعلقة لليقين،

صحيح بل ومتعارف، وبالتالي فينهار أااس ما بني عليه من عدم تعارف ذلك 

 وإن ااتشهد بالآية القرآنية ))يوقنون((.

نعم ما ذكر احتمال في مقابل احتمال صحة الااتعمال وتعارفه، إلا إذا 

وهو مدفوع بنفس كلام الإمام )عليه السلام( في أدعي قوة الاحتمال الأول، 

 .2الصحيحة ولعل ذهاب صاحب العناية الى التأمل جيداً في الطلب في محله

 

                                                 
1

  364ص 2شرح الحلقة الثانية ج –محمد صنقور  –( ذكر هذا البيان 
2

  43ص 5( العناية ج



 (381).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وهو ضد الإبرام  –قوله )قده(: ))ثم لا يخفى حسن إسناد النقض 

الى اليقين، ولو كان متعلقاً بما ليس فيه اقتضاء للبقاء والاستمرار؛ لما  –

ن الاستحكام، بخلاف الظن، فإنه يظن أنه ليس فيه إبرام يتخيَّل فيه م

واستحكام وإن كان متعلقاً، بما فيه اقتضاء ذلك، وإلا لصح أن يستند الى 

نفس ما فيه المقتضي له، مع ركاكة مثل )) نقضت الحجر من مكانه(( و 

لما صح أن يقال ))انتقض اليقين باشتعال السراج(( فيما إذا شك في بقائه 

 في استعداده، مع بداهة صحته وحسنه.للشك 

إنما  –كالبيعة والعهد  –وبالجملة: لا يكاد يشك في أن اليقين 

يكون حسن إسناد النقض إليه، بملاحظته، لا بملاحظة متعلقه، فلا 

موجب الإرادة ما هو أقرب الى الأمر المبرم، أو أشبه بالمتين المستحكم مما 

تعذرت الحقيقة فأقرب المجازات(( فيه اقتضاء البقاء؛ لقاعدة ))إذا 

 بعد تعذر إرادة مثل ذلك الأمر مما يصح إسناد النقض إليه حقيقة.

فإن قلت: نعم، ولكنه حيث لا انتقاض لليقين في باب الاستصحاب 

حقيقة، فلو لم يكن هناك اقتضاء البقاء في المتيقن، لما صح إسناد 

كان هناك، فإنه وإن لم الانتقاض إليه بوجه ولو مجازاً، بخلاف ما إذا 

انتقاض حقيقة، إلا أنه صح إسناده إليه مجازاً، فإن  –أيضاً  –يكن معه 



 (382........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

اليقين معه كأنه تعلق بأمر مستمر مستحكم، قد إنحل وانفصم بسبب 

 الشك فيه، من جهة الشك في رافعه.

قلت: الظاهر أن وجه الإسناد هو لحاظ  إتحاد متعلقي اليقين 

لاحظة تعددهما زماناً، وهو كاف عرفاً في صحة والشك ذاتاً، وعدم م

في نظر  –إسناد النقض إليه واستعارته، له، بلا تفاوت في ذلك أصلًا 

بين ما كان هناك اقتضاء البقاء وما لم يكن، وكونه مع المقتضي  –العرف 

أقرب بالانتقاض وأشبه، لا يقتضي تعيّنه لأجل قاعدة ))إذا تعذرت 

ار في الأقربية إنما هو بنظر العرف لا الاعتبار، الحقيقة((، فإن الاعتب

 وقد عرفت عدم التفاوت بحسب نظر أهله.

 .هذا كله في المادة((

 

تفصيل الش يخ ال نصاري )قده( بين الشك في المقتضي فلا يكون 

ن الشك في بقاء  الاس تصةاب حجة وبين الشك في الرافع فيكون حجة، وذكر ا 

حتمال وجود الرافع للمتيقن، وفي مثل ذلك يكون المتيقن تارة يكون مسبباً عن ا

الاس تصةاب حجة، وأ خرى يكون مسبباً عن الشك في قابلية المتيقن واقتضائه 

ذا  للبقاء لا ل جل حصول الرافع وفي مثله لا يكون الاس تصةاب حجة، فالزوجية ا 

وجدت وتحققت وشك في بقائها فليس الشك في بقائها مسبباً عن الشك في بقائها 

ن جهة عدم اقتضائها للبقاء والاس تمرار، ل ن لها القابلية على البقاء الى ما شاء م

ذا طرأ  عليها فهو مسبب عن احتمال طرو الطلاق، ومثال  نما الشك ا  الله، وا 



 (383).....................الحادي عشر.....................الجزء  

شكال في ثبوت الخيار له بحيث  نه لا ا  ذا كان الا نسان مغبونًا في البيع فا  الثاني: ما ا 

 -أ ول زمان اطلاعه على الغبن  -عقد من ال ول لو أ طلع على غبنه جاز له فسخ ال

ولكنه أ خر ولم يفسخ، فهل يكون خياره باقياً أ و لا؟ وفي هذا المثال لا يكون 

الشك في البقاء ناش ئاً عن احتمال حصول الرافع، ل ن الرافع هو الا سقاط ونحوه 

والمفروض عدم حصوله جزماً، بل الشك ناتج عن احتمال أ ن خيار الغبن لا 

 تعداد له للبقاء الى ما بعد الزمان ال ول.اس  

وقد اس تدل عليه بأ نه مما  (52)هذا مخلص تفصيل الش يخ ال نصاري )قد( 

تدل عليه جملة ))ولا تنقض اليقين بالشك(( بتقريب أ ن معنى النقض حقيقة، 

وهو ضد الا برام، أ ي فك الفتل وهو المقصود من قوله رفع الهيئة الاتصالية كما في 

رادته ل ن اليقين لم يبق الى زمان نقض الح  بل ومن المعلوم أ ن هذا المعنى لا يمكن ا 

الشك ولم يتحصل الى زمان الشك حتى يقال بعدم جواز نقضه، وعليه فلا بد 

من أ ن يكون المراد من عدم جواز نقض اليقين هو عدم جواز نقض المتيقن، 

ن في نقض المتي قن احتمالان، فأ ما أ ن فيكون المقصود من اليقين هو المتيقن، وا 

يراد أ نه لا يجوز رفع اليد عن ال مر المس تمر الذي له اقتضاء البقاء، وأ ما أ ن يراد به 

أ نه لا يجوز رفع اليد عن أ ي أ مر ولو لم يكن له اقتضاء البقاء، والاحتمال ال ول 

هو ال قرب الى المعنى الحقيقي المتعذر دون الاحتمال الثاني الذي هو أ بعد منه، 

ذا تعذر المعنى الحقيقي فيحمل في  رادة الاحتمال ال ول طبقاً للقاعدة القائلة ))ا  تعين ا 

ليه((.  اللفظ الى أ قرب المجازات ا 

 هذا محصل ما ذكره الش يخ ال نصاري )قده(.

ذا أ زيل  برام فكل أ مر مبرم ومحكم ا  ن النقض يس تعمل في مقابل الا  ويرده: ا 

أ ن اليقين بما أ نه أ مر مبرم ومحكم ورفع صدق على رفعه أ نه نقض، ومعه يتضح 

ليه، أ ي الى نفس اليقين لا الى المتيقن، وهذا من دون فرق  س ناد النقض ا  يصح ا 



 (384........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

س ناد  بين أ ن يكون متعلق اليقين مما فيه اقتضاء البقاء كما تقول ويصح قولك في ا 

النقض الى ما ليس فيه اقتضاء البقاء، كقولك: نقضت اليقين باش تعال السراج، 

ذا شك في بقاء اش تعال السراج من جهة المقتضي بان الشك في بقائه من فيما  ا 

جهة الشك في بقاء نفطه، وبالجملة ليس النقض مستنداً الى اليقين باعتباره مرأ ة 

للمتيقن، حتى يقال أ نه مما لا بد فيه اقتضاء البقاء والاس تمرار ولو كان كذلك 

س ناد النقض الى الشيء الذي له اقتضاء ا لبقاء كما لو يقال نقضت الحجر لصح ا 

من مكانه فأ ن بقاء الحجر له اقتضاء البقاء والاس تمرار  في مكانه، ولكن هذا 

ذا كان متعلقاً بما له  س ناد النقض الى الظن فيما ا  التعبير مس تهجن، ولصح أ يضاً ا 

اقتضاء البقاء كما لو يقال: نقضت ظني بالملكية أ و الزوجية مع كون الاس تعمال 

 أ يضاً. مس تهجن

س ناد النقض  وعليه فالنقض مستند الى نفس اليقين لا الى المتيقن، ونظير ا 

ذا كان مستنداً الى نفس اليقين فلا فرق  الى اليقين كا س ناده الى البيعة والعهد، وا 

بين كون المتيقن مما له اقتضاء البقاء أ و ليس له اقتضاء البقاء فلا موجب لا رادة ما 

برم للقاعدة المذكورة فيما لو تعذرت الحقيقة فأ قرب المجازات، هو أ قرب الى المعنى الم

س ناد النقض الى نفس ال مر المبرم.  بعد صحة ا 

س ناد النقض الى نفس اليقين، ال مر المبرم،  ن ما ذكر من صحة ا  ن قلت: ا  ا 

لا انه مع ذلك لا بد من أ ن يكون الاس تصةاب ل مر له اقتضاء  ن كان تاماً ا  وا 

س ناد النقض الى البقاء كما أ فاد ا ن ا  لش يخ ال نصاري )قده(، )والوجه في ذلك(: ا 

س ناداً حقيقياً غير ممكن، ل ن صحة نقض الشك لليقين حقيقة يتوقف  نفس اليقين ا 

على كون الشك واليقين متعلقان بأ مر واحد والحال ليس كذلك ل ن متعلق اليقين 

وأ حدهما غير ال خر فلا هو الطهارة السابقة مثلًا ومتعلق الشك هو الطهارة ال ن، 

س ناد النقض الى نفس اليقين حتى على نحو المجاز، نعم لو كان المتيقن مما له  يصح ا 



 (385).....................الحادي عشر.....................الجزء  

س ناد النقض الى اليقين على نحو المجاز،  اقتضاء البقاء والاس تمرار فأ نه يصح ا 

ذا تعلق بشيء  والمصحح للمجازية هو كون المتيقن مما له اقتضاء البقاء، ل ن اليقين ا 

بلية البقاء، كان متعلق الشك هو نفس متعلق اليقين، أ ي تعلقا بطهارة واحدة له قا

 (.53)مس تمرة لا طهارتين سابقة ولاحقة، وعليه يكون الشك ناقضاً ورافعاً لليقين

ذا تعلقا بشيء واحد، وهذا لا  لا ا  وبالجملة لا يصدق نقض الشك لليقين ا 

رادة المتيقن من اليقين، وهو ما له لا با   اقتضاء البقاء والاس تمرار . يكون ا 

نما هو على الدقة العقلية وأ ما لو بنينا  ن تعدد متعلقي الشك واليقين ا  قلت: ا 

ن العرف يلغي الاختلاف الزماني للمتعلقين ويصب نظره  على المسامحة العرفية، وا 

الى ذات الطهارة ويغفل عن اختلافهما الزماني، ومعه يكون متعلق اليقين هو عين 

لشك، وعليه يصح نقض الشك لليقين وهذا من دون فرق بين كون متعلق ا

س ناد النقض الى اليقين على  المتيقن مما له اقتضاء البقاء أ و لا؟ فالعرف يرى صحة ا 

 كلا التقديرين.

نعم لو كان المتيقن مما له اقتضاء البقاء يكون صدق انتقاض اليقين بالشك 

ن هذه ال قربية ليست عر  لا ا  فية، لعدم تفرقة العرف بين أ قرب وأ قوى، ا 

ن المتبع في ال قربية هو نظر  نما هي أ قربية اعتبارية، ومن المعلوم ا  الصورتين وا 

 العرف وفهم أ هل اللسان لا على الاعتبار والاس تحسان كما لا يخفى.

******** 

قد ااتدل الشيخ الأنصاري )قده( على التفصيل الذي ذكره، بأن  (52)

ضد الإبرام، أي فك الفتل وهو المقصود من قول الشيخ للنقض معنى حقيقي وهو 

رفع اهايئة الاتصالية كما في نقض الحبل .. ومعنى مجازي أقرب وهو رفع 

الأمر الرابت أي المستحكم الذي فيه اقتضاء الربوت والااتمرار ومعنى مجازي 



 (386........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ا أبعد وهو مطلق رفع اليد عن الشيء وترك العمل به ولو لعدم المقتضي له، فإذ

تعذر المعنى الحقيقي ودار الأمر بين المعنيين المجازيين فيتعين المعنى الراني 

الأقرب للمعنى الحقيقي فيختص اليقين حينئذ بما كان متعلقه أمراً ثابتاً 

مستحكماً فيه اقتضاء الربوت والااتمرار كالزوجية والملكية ونحوهما مما يحتاج 

فيه اقتضاء الربوت والااتمرار بل رفعه الى وجود رافع ومزيل دون ما ليس 

 يرتفع بنفسه كالليل واشتعال السراج إذا شك في بقائه للشك في ااتعداده.

وقال في العناية: بعد ذكر كلام الشيخ الأنصاري )قده(، ولا يبعد أن 

يكون النقض في المقام مستعملًا في المعنى الرالث وهو مطلق رفع اليد عن شيء 

شك في ااتعداده واقتضائه للربوت والااتمرار وذلك وترك العمل به ولو لل

بشهادة حسن إاناد النقض الى الشك أيضاً كاليقين بعينه كما في الصحيحة 

الرالرة الآتية فيقول )عليه السلام( بل ينقض الشك باليقين ..الخ فلو كان حسن 

 إاناد النقض الى اليقين لأجل ما يتخيل فيه من الااتحكام لم يحسن إاناده

الى الشك أيضاً، ومنه يظهر ضعف قول المصنف بخلاف الظن فإنه يظن إنه 

ليس فيه إبرام وااتحكام ..الخ إذ لو جاز إاناد النقض الى الشك عرفاً فإاناده 

 الى الظن بطريق أولى.

وقد اعترف الشيخ الأنصاري في آخر كلامه ويمكن أن يستفاد من بعض 

 .1وله )عليه السلام( بل ينقض الشك باليقينالأمارات إرادة المعنى الرالث مرل ق

                                                 
1

  45ص 5( العناية ج



 (387).....................الحادي عشر.....................الجزء  

أقول: لا يبعد أن يكون النقض مستنداً الى نفس اليقين، لكن لا باعتبار 

رفع الشك له تكويناً فإن ذلك غير مراد قطعاً بل المراد هو ما يقع عن اختيار 

المكلف من عدم نقض اليقين بالشك الطارئ في مقام العمل وترتيب الأثر، 

لى عدم كون النقض تكوينياً وإلا لما صح النهي عن نقضه هو كون والشاهد ع

اليقين قد حصل في السابق والشك طارئ عليه بعد ذلك بشهادة الروايات الأخر 

ومرل هذا الأمر يقع تحت اختيار المكلف من نقضه وعدم نقضه والشارع أراد 

 سابق.منه ونهاه عن نقضه، وهو عبارة أخرى عن إبقاء العمل باليقين ال

وهذا من دون فرق في كون المتيقن ماله اقتضاء البقاء أو ليس له ذلك، إذ 

هذا الفرق غير مراد قطعاً من جهة إن ما ليس له اقتضاء البقاء لا يصدق عنده 

الشك فيه إلا في ظرف احتمال بقائه لا مطلقاً فالشك في بقاء الليل لا يكون إلا 

ه أما مع القطع بانتهائه، فمن الواضح في لحظة احتمال انقضائه واحتمال بقائ

 أنه لا معنى للشك فيه.

وعلى هذا فالتفصيل المذكور من قبل الشيخ الأنصاري )قده( لا مبرر له في 

 الرواية.

كما ويمكن إرادة المعنى الراني وإن النقض مسند الى المتيقن، وإن كان 

ليقين كأمر وجداني غير المذكور هو اليقين، باعتباره طريقاً الى متيقنه، إذ نفس ا

اختياري لا يصلح لتعلق النهي عن نقضه بالشك الطارئ بعد ذلك كما هو 

واضح،وإنما صح تعلق النهي بنقضه بالشك الطارئ، بلحاظ متعلقه ومتيقنه، 



 (388........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

من دون فرق بين ما له اقتضاء للبقاء أو ليس له بعد النكتة المتقدمة في طرو 

 الشك.

ناظرة الى قاعدة اليقين لا الى قاعدة  قد يقال: بان الرواية (53)

الااتصحاب، من جهة ان حسن إاناد النقض الى اليقين بملاحظة نفسه لا 

بملاحظة متعلقه، لكن لا انتقاض لليقين في باب الااتصحاب حقيقة وإنما 

الانتقاض حقيقية في قاعدة اليقين وايأتي الفرق بينهما، وذلك لأن كلا من 

تصحاب تعلق بغير ما تعلق الآخر بخلاف قاعدة اليقين اليقين والشك في الاا

فإن متعلقهما واحد ولذا صح إاناد النقض حقيقية في القاعدة دون الااتصحاب 

كما لو تيقن بالوضوء في أول النهار وشك في واط النهار فهنا اختلاف المتعلقان 

بق وهو فالمورد لقاعدة الااتصحاب، ولا انتقاض فإن ما تعلق به اليقين السا

الوضوء في أول النهار لم يتعلق به الشك اللاحق، وما تعلق به وهو الوضوء في 

واط النهار لم يتعلق به اليقين السابق، وأما لو تيقن الوضوء في أول النهار وشك 

في واط النهار في أصل وضوئه أول النهار فهذا مجرى لقاعدة اليقين، وفيه 

جتماع اليقين والشك في شيء واحد في آن انتقاض اليقين السابق حقيقة لعدم ا

 واحد.

وعلى هذا فإن كان المتيقن مما ليس فيه اقتضاء البقاء والااتمرار لم يصح 

إاناد النقض إليه ولو مجازاً وإن كان فيه اقتضاء البقاء والااتمرار صح إاناد 

 النقض إليه ولو مجازاً فإن اليقين معه كأنه تعلق بأمر مستمر باق قد انقطع

بسبب الشك في الرافع، ولذا جاء جواب المصنف بالغاء الزمان بين متعلقي 



 (389).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الشك واليقين ليصح الإاناد وذلك بأن العرف المبني على المسامحة ينظر الى 

 ذات المتيقن لا ذاته بلحاظ حدوثها وبلحاظ بقائها ليتعدد الزمان.

عرفاً ولو  صدق إاناد النقض الى اليقين ويكون حسناًيومع إلغاء الزمان 

مجازاً لما يتخيل فيه من الااتحكام من غير فرق بين كون متعلقه مما فيه 

 .1اقتضاء للبقاء أو لا

ولكن من الواضح أنه لا أثر لقاعدة اليقين في الرواية، وخصوصاً بعد طرح 

السائل اؤاله على الإمام )عليه السلام( إن الرجل ينام وهو على وضوء، ثم 

فقات هل توجب نقض وضوئه، وإنما األ ذلك مع تحصل له الخفقة والخ

معرفته بناقضيه النوم للوضوء، ولكنه يشك في أن الخفقة نوم أو ليس بنوم، فقد 

فرض أنه متوضئ، وحصلت له الخفقة والخفقات، ومرل ذلك لا يصلح مورداً 

 لقاعدة اليقين كما هو أوضح من أن يخفى.

 بيان الفرق بين القاعدة ومعه فلا حاجة الى ما ذكره من التطويل في

 والااتصحاب.

                                                 
1

  5ج 47ص ( ذكره في العناية توضيحاً لكلام المصنف



 (390........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

وأما الهيئة، فلا محالة يكون المراد منها النهي عن قوله )قده(: ))

الحقيقة، لعدم كون الانتقاض  الانتقاض بحسب البناء والعمل لا

هو ظاهر  بحسبها تحت الاختيار، سواء كان متعلقا باليقين ـ كما

 بناء على التصرف فيها بالتجوز أوالقضية ـ أو بالمتيقن، أو بآثار اليقين 

الاضمار ، بداهة أنه كما لا يتعلق النقض الاختياري القابل لورود النهي 

اليقين، كذلك لا يتعلق بما كان على يقين منه أو أحكام  عليه بنفس

يجدي التصرف بذلك في بقاء الصيغة على حقيقتها،  اليقين، فلا يكاد

 .توهمالملزم، كما  فلا مجوز له فضلا عن

لا  لا يقال: لا محيص عنه، فإن النهي عن النقض بحسب العمل

 .يكاد يراد بالنسبة إلى اليقين وآثاره، لمنافاته مع المورد

إنما يلزم لو كان اليقين ملحوظا بنفسه وبالنظر :فإنه يقال  

هو  لا ما إذا كان ملحوظا بنحو المرآتية بالنظر الآلي، كما الاستقلالي،

قضية ) لا تنقض اليقين ( حيث تكون ظاهرة عرفا في أنها  الظاهر في مثل

لزوم البناء والعمل، بالتزام حكم مماثل للمتيقن تعبدا إذا كان  كناية عن

كان موضوعا، لا عبارة عن لزوم العمل بآثار نفس  حكما، ولحكمه إذا

شرعا، وذلك لسراية الآلية  اليقين بالالتزام بحكم مماثل لحكمه

في موضوع  اليقين الخارجي إلى مفهومه الكلي، فيؤخذوالمرآتية من 



 (391).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الحكم في مقام بيان حكمه، مع عدم دخله فيه أصلا، كما ربما يؤخذ فيما 

 .دخل فيه، أو تمام الدخل، فافهم له

وموضوعه مع الشك قابلا  ثم إنه حيث كان كل من الحكم الشرعي

مماثل  علللتنزيل بلا تصرف وتأويل، غاية الامر تنزيل الموضوع بج

حكمه، وتنزيل الحكم بجعل مثله ـ كما أشير إليه آنفا ـ كان قضية ) لا 

ظاهرة في اعتبار الاستصحاب في الشبهات الحكمية والموضوعية، ض( تنق

بالاخيرة لا يوجب تخصيصها بها، خصوصا بعد  واختصاص المورد

بها في غير مورد لاجل  ملاحظة أنها قضية كلية ارتكازية، قد أتي

 .((ستدلال بها على حكم المورد، فتأملالا

 

ن صيغة النهيي )لا تنقض(  الكلام في الهيئة بعد ما تقدم الكلام في المادة، وا 

 هل يس تفاد منها حرمة النقض حقيقة أ و يس تفاد منها حرمة النقض عملًا؟

رادة المتيقن منه  ن لفظ اليقين لا بد من ا  قد ذكر الش يخ ال نصاري )قده(: ا 

ذ النهيي عن  النقض لا بد أ ن يكون متوجهاً أ و متعلقاً بالنقض الذي يكون تحت ا 

ن المكلف  اختيار المكلف، ومن المعلوم أ ن النقض كذلك لا يمكن تعلقه باليقين، فا 

نما يمكنه نقض المتيقن، ومعه فلا بد أ ن يكون المراد  لا يمكنه أ ن ينقض اليقين وا 

ذ هو ما يمكن للمكلف نقض ه، وحينئذٍ يختص بما شأ نه من اليقين هو المتيقن ا 

 البقاء والاس تمرار.

نه  ن المراد من النقض الاختياري، ليس هو النقض الحقيقي، فا  ويرد عليه: ا 

ليس تحت الاختيار على كل حال سواءً كان المراد هو نقض اليقين نفسه أ و نقض 



 (392........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

أ ريد من  المتيقن أ و أ ثار اليقين، بناء على التصرف باليقين تجوزاً أ و اضماراً، كما لو

اليقين المتيقن، أ و أ ضمر لفظ ال ثار قبل اليقين كما أ دعي، بل المراد هو النهيي عن 

ن النقض كذلك يقع تحت اختيار  النقض بحسب البناء والعمل ومن المعلوم ا 

 المكلف.

ن كان حكماً شرعياً فمن  مكان نقض المتيقن حقيقة باعتبار أ نه ا  وعدم ا 

زالته بيد الشا ن بقاء المعلوم أ ن أ مر ا  ن كان موضوعاً، فواضح ا  رع لا بيد المكلف، وا 

الموضوع كالطهارة ليس بيد المكلف وتحت اختياره، واما أ حكام اليقين فهيي مثل 

وجوب التصدق فيما لو نذر التصدق لو كان على يقين من حياة ولده، وال مر 

يد المذكور وهو وجوب التصدق مربوط بالشارع، وأ مره رفعاً ووضعاً بيده لا ب 

المكلف، وعلى هذا لا بد أ ن يكون المراد من النقض بحسب العمل، وهو كما 

يمكن تعلقه بالمتيقن يمكن تعلقه باليقين، فيمكن للمكلف في مقام العمل أ ن ينقض 

يقينه ويمكنه أ ن لا ينقضه بأ ن يس تمر في تطبيق أ ثاره فا ذا كان قد نذر التصدق 

ذا اس تمر  متى ما كان على يقين من حياة ولده فيكون أ ثر اليقين هو التصدق، فا 

 على التصدق عند الشك في بقاء ولده على قيد الحياة كان ذلك ابقاء لليقين عملًا.

لا يقال: أ نه لا بد من تفسير اليقين بالمتيقن لا من جهة أ ن النقض 

ن هذه النكتة باطلة كما تقدم بل من جهة نكتة  الاختياري لا يمكن تعلقه باليقين فا 

ن ال ثر في مورد الصحيةة الذي نهيى الا مام عن عدم نقضه ويطلب أ خرى و هي ا 

ن ال ثر المذكور من أ ثار  تطبيقه هو الدخول في الصلاة ونحو ذلك، ومن المعلوم ا 

ن أ ثر اليقين هو وجوب نذر التصدق  الطهارة المتيقنة لا من أ ثار نفس اليقين فا 

ذا كان متيقناً بحياة ولده مثلًا، وقول الا مام )عليه السلام(  مثلًا فيما لو التصدق ا 

ذا كان  لا تزل ولا تنقض اليقين بالشك معناه أ دخل الصلاة ولا تتوضأ  ثانية، وا 

ال مر كذلك فلا بد من تفسير اليقين بالمتيقن من جهة اقتضاء مورد الرواية 



 (393).....................الحادي عشر.....................الجزء  

لذلك، فنفس موردها قرينة على أ ن المراد هو المتيقن أ و أ ثار المتيقن المثبتة 

ن من جهة اليقين به أ ي لا ينقض المتيقن عملًا بعدم ترتب أ ثره عليه ولا للمتيق

 ينقض أ ثار اليقين عملًا بترك العمل بها ورفع اليد عنها.

ن كان هو جواز الدخول بالصلاة  ن ال ثر في مورد الرواية وا  فأ نه يقال: ا 

لا -الطهارة–مثلًا الذي هو من أ ثار المتيقن  أ ن ال ثر  وليس من أ ثار نفس اليقين ا 

رادة ال ثر المذكور تلتئم مع تفسير  المذكور لا يس تلزم تفسير اليقين بالمتيقن ل ن ا 

اليقين بنفس اليقين وعدم تفسيره بالمتيقن، )والوجه في ذلك(: أ ن لفظ اليقين تارة 

(، 54)يطلق ويراد منه أ نه ملحوظ بنحو ال لية والمرأ تية الى المتيقن وأ خرى 

بنفسه وبالنظر الاس تقلالي، ومن الواضح ان ال ثر المذكور يطلق ويكون ملحوظاً 

ن كان لا يلتئم مع اليقين بالنحو الثاني ولكنه يلتئم مع اليقين الملحوظ  في الرواية وا 

بالنحو ال ول، وأ نه أ لة الى متيقنه، ومع الملائمة فلا وجه لتفسير اليقين بالمتيقن، 

المراد منه هو اليقين الملحوظ على بل يبقى لفظ اليقين على ظاهره، ولكن يكون 

نحو ال لية، وظاهر الرواية يقتضي كون المراد من اليقين هو اليقين الملحوظ أ لة 

وذلك من جهة جملة ))لا تنقض اليقين بالشك(( ظاهرة عند العرف في أ نها كناية 

عن لزوم الالتزام بحكم مماثل لحكم المس تصحب، فيما لو كان للمس تصحب حكماً 

كاس تصةاب وجوب صلاة الجمعة، أ و بحكم مماثل لحكم المس تصحب فيما لو  مترتباً 

كان المس تصحب موضوعاً كالملكية فأ ن حكمها هو جواز التصرف مثلًا 

واس تصةابها بمعنى لزوم الالتزام بحكم مماثل لجواز التصرف الذي هو حكم 

ذا كان  المس تصحب لا أ نه نفس المس تصحب، فا ن المس تصحب هو الملكية، وا 

ال مر كذلك فهذا معناه أ ن اليقين لوحظ على نحو ال لية وليس ملحوظاً على نحو 

ن يفهم من قضية ))لا  ذ لو كان ملحوظاً اس تقلالياً لكان المناسب ا  الاس تقلالية، ا 

حكام وأ ثار نفس اليقين الذي هو  تنقض اليقين بالشك(( أ نه يلزم الالتزام با 



 (394........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

بق أ نه من أ ثار نفس اليقين فيما لو وجوب التصدق مثلًا أ ن الذي فرض فيما س  

نذر التصدق متى ما كان متيقناً بحياة ولده مثلًا، مع أ ن هذا لا يفهم عرفاً، وعدم 

فهمه عرفاً قرينة على أ ن العرف يفهم من لفظ اليقين هو اليقين الملاحظ على نحو 

 ال لية.

ذا أ مكن لحاظ اليقين تارة على نحو ال ل  ية ولكن يبقى شيء قد يقال: ا 

وأ خرى على نحو الاس تقلالية، ولكن ذلك في اليقين الخارجي أ ي اليقين القائم 

ن المتيقن  بالنفس فأ ن اليقين المذكور هو ما يمكن أ ن يلحظ على نحو ال لية تارة وا 

نما يلتفت الى ذات الشيء المتيقن، وأ ما  بشيء لا يلتفت الى صفة كونه متيقناً، وا 

على نحو ال لية، ومعلوم أ ن اليقين المذكور في  مفهوم اليقين فلا يمكن أ ن يلحظ

قضية ))لا تنقض اليقين(( هو مفهوم اليقين ومعه فلا يمكن أ ن يلحظ على نحو 

 ال لية.

ولكن يرده أ نه توهم باطل: فأ ن اليقين القائم بالنفس مصداق لمفهوم اليقين 

أ ن يتصف الكلي، وبما أ ن اليقين الكلي الطبيعي هو عين مصاديقه فكل ما أ مكن 

ذا سلم أ ن اليقين القائم بالنفس  به المصداق يمكن أ ن يتصف فيه الكلي أ يضاً، فا 

يمكن أ ن يلحظ على نحو ال لية فيسري هذا الى مفهوم اليقين الكلي، فيكون هو 

من الممكن أ ن يلحظ على نحو ال لية، وعليه فيمكن أ ن يؤخذ مفهوم اليقين في 

لية بحيث يكون ال ثر مترتباً على نفس موضوع حكم ويكون ملحوظ على نحو ال  

المتيقن من دون أ ية مدخلية لليقين كما في مثل كل شيء لك طاهر حتى تعلم أ نه 

قذر، كما يمكن أ ن يكون مأ خوذاً في موضوع الحكم لا على نحو ال لية فيكون له 

مدخلية في موضوع الحكم، أ ما يكون على نحو تمام الموضوع، وأ ما يكون على نحو 

 الموضوع، والجزء ال خر هو الواقع كما تقدم ذلك في أ ول الكتاب.جزء 

 .(55)ثم أ مر بالفهم



 (395).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ثم أ نه قد يتوهم بأ ن الصحيةة مختصة بالش بهة الموضوعية فقط من جهة أ ن 

 لا من ال حكام. –وهي الطهارة  –موردها هو من الموضوعات 

طلاق الصحيةة فأ ن لفظ اليقين لم يقيد بكونه متعلقاً  بالموضوع،  ويدفعه: ا 

بل ذكرت أ ن اليقين لا يجوز نقضه مطلقاً تعلق بالموضوع أ م تعلق بالحكم، فأ نها 

نهت عن جواز نقض اليقين بالشك، بمعنى عدم جواز نقض الحكم ولزوم الالتزام 

بحكم مماثل له، وعدم جواز نقض الموضوع بمعنى لزوم الالتزام بحكم مماثل لحكمه 

ن كان هو ا لموضوع ولكنه لا يوجب تضييق دائرة الرواية وتقييد ومورد الرواية وا 

طلاقها ل ن المورد لا يخصص الوارد، وعلى هذا فهيي تشمل الش بهات الحكمية  ا 

والموضوعية معاً، ويؤيد الشمول أ ن قضية ))لا تنقض اليقين بالشك(( التي 

ئية استشهد بها الا مام )عليه السلام( في هذه الرواية وغيرها قضية ارتكازية عقلا

 لا اختصاص لها في مورد الش بهة الموضوعية فقط.

 .(56)ثم أ مر بالتأ مل

******** 

علق في العناية على ما ذكره المصنف )قده( بقوله لا يقال: وما ( 54)

أجاب عليه بان الإشكال من عدم إرادة اليقين ولو بحسب مقام العمل لمنافاة مع 

الحديث الشريف ملحوظاً على وجه  المورد إنما يتم إذا كان اليقين المأخوذ في

الااتقلال وإما إذا كان ملحوظاً بما هو مرآة للمتيقن أو آثار اليقين يصح إاناد 

 بلحاظ متعلقه أو بلحاظ آثاره. –يقصد اليقين  –النقض العملي إليه 

علق عليه بالقول )وفيه(: إن اليقين المأخوذ في الحديث الشريف إذا كان 

رآتية الكاشفية عن المتيقن أو آثار اليقين فهذا هو عبارة ملحوظاً على وجه الم



 (396........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

أخرى عن إرادة المتيقن أو آثار اليقين من اليقين، وهو التصرف الذي أفاده 

 .1الشيخ أعلى الله مقامه عيناً وليس شيئاً آخر وراء ذلك لباً

أقول: من المسلم عند الطرفين من الشيخ والآخوند )قدهما( أن النهي عن 

يقين في الصحيحة ليس على حقيقته، والسر في ذلك أن اليقين حسب نقض ال

الفرض منتقض فعلًا بطرو الشك، من دون ان يكون اختيارياً للمكلف وإذا لم 

 يكن اختيارياً فلا يتعلق به النهي.

وحينئذٍ يكون المراد من النهي عن نقضه هو عدم الاعتناء بالشك عملًا 

ق وكأن الشك لم يكن، لغرض ترتيب أحكام والبناء على حالة اليقين الساب

اليقين عند الشك، ولا يصح أن يقصد من أحكام اليقين من جهة أنه صفة من 

الصفات لارتفاع أحكامه بارتفاعه قطعاً، فلم يكن رفع اليد عن الحكم به نقضاً 

 له بالشك بل باليقين لزوال موضوع حكمه قطعاً.

لمتيقن بوااطة اليقين به، وهذا تعبير وعليه، فالمراد من الأحكام الرابتة ل

آخر عن العمل بالحالة السابقة في الوقت اللاحق، فكأنه قال أعمل في حال 

 شكك كما كنت تعمل في حال يقينك ولا تعتني بالشك.

والسؤال: ما هو المصحح لصحة التعبير المذكور في الصحيحة عن هذا 

فاية من المجاز والاضمار المعنى، بعد طرح الوجهين المذكورين في متن الك

لبعدهما، فإن حمل لفظ اليقين على إرادة المتيقن على نحو المجاز في الكلمة 

                                                 
1

  50ص 5( العناية ج



 (397).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وعلى نحو الااناد اللفظي خلاف الظاهر وخلاف اياق الرواية، وإن المقابلة 

 كانت ما بين الشك واليقين.

لا ما بين المتيقن والمشكوك، وإن تقدير المضاف بأن يقدر لفظ متعلق 

 يقين أو نحو ذلك بحاجة الى قرينة لفظية وهي مفقودة.ال

نعم يمكن أن يقال بأن ااناد النقض الى اليقين وإرادة المتيقن يكون على 

نحو المجاز في الااناد حيث يكون النقض مسنداً الى نفس المتيقن حقيقية، 

 ي.والمصحح لذلك هو اتحاد اليقين والمتيقن وكون الأول آلة وطريقاً الى الران

كما ويمكن أن يكون المراد من النهي عن نقض اليقين كناية عن لزوم 

العمل بالمتيقن وإجراء احكامه، لأن ذلك لازم معناه، باعتبار أن اليقين بشيء 

مقتضٍ للعمل به، وحله أي نقضه يلازم رفع اليد عن ذلك الشيء أو عن حكمه 

يلزمه النهي عن ترك  إذ لا يبقى حينئذٍ ما يقتضي العمل به، فالنهي عن حله

 مقتضاه اعني النهي عن ترك العمل بمتعلقه وهو المتيقن.

ومع دوران الأمر بين المعنيين الأخريين، فما هو الأقرب منهما اختار 

 4الشيخ النائيني )قده( الأول: كما يظهر من عبارة الكاظمي مقرر بحره ج

 تيقن.الم بعنايةإذ قال: أنه يصح ورود النقض على اليقين  134ص

واختار الشيخ المظفر الراني: لما فيه من البلاغة في البيان ما ليس في غيره 

كما وفيه المحافظة على ظهور الأخبار واياقها في ااناد النقض الى نفس 

 –اليقين، وإن وثاقة اليقين بما هو يقين هي المقتضية للتمسك به، وفي الكناية 

الدليل عليه فإن المراد الااتعمالي هنا  بيان المراد مع اقامة –كما هو المعروف 



 (398........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

حرمة نقض اليقين بالشك يكون كالدليل والمستند للمراد الجدي المقصود الأصلي 

للبيان، والمراد الجدي هو لزوم العمل على وفق المتيقن بلسان النهي عن نقض 

اليقين، كأنه أراد العمل على طبق المتيقن ولا ينقض لأجل اليقين به، فلو قيل 

 أن زيد كرير الرماد، فإن هذا الااتعمال هو الدليل والمستند على كونه جواداً.ب

وفي المقام ما هو المراد من النقض في الأخبار هل المراد النقض الحقيقي أو 

النقض العملي؟ وقد تقدم أن إرادة الأول محال فلا بد من إرادة الراني وهو 

يس تحت اختيار المكلف فلا يصح النقض العملي لما تقدم من كون نقض اليقين ل

 النهي عنه.

ولكن هذا فيما لو كان النهي عن النقض مراداً جدياً، وأما لو كان مراداً 

في الكناية  –محذور في كون المراد الااتعمالي  ااتعمالياً وعلى وجه الكناية، ولا

ه لجدي المكنى بمحالًا أو كاذباً في نفسه، إنما المحذور لو كان المرادي ا –

حمل النقض على معناه الحقيقي أولى ما دام أن ذلك يصح كذلك، وعلى هذا ف

 فلا محذور.

وبهذا البيان فما ذكره صاحب الكفاية هو الصحيح لا ما اختاره الشيخ 

الأنصاري ولا ما ذكره صاحب العناية، حيث لم يفرق بين المرادين الجدي 

 والااتعمالي.

قض الى اليقين من دون حاجة الى ويتضح بالبيان أيضاً صحة ااناد الن

فرض كون متعلقه بما له ااتعداد للبقاء، نعم يلزم ذلك لو كان الااناد اللفظي 

الى نفس المتيقن ولو كان على نحو المجاز، وأما كون المراد الجدي هو النهي 



 (399).....................الحادي عشر.....................الجزء  

فإن ذلك  –الذي هو عبارة عن لزوم العمل بالمتيقن  –عن ترك مقتضي اليقين 

فيه ااناد النقض الى المتيقن في مقام اللفظ حتى يكون ذلك قرينة  مراد لبي وليس

 لفظية على المراد من المتيقن.

والسر في ذلك أن الكناية لا يقدر فيها لفظ المكنى عنه، على أن المكنى 

هو حرمة ترك مقتضى  –كما تقدم  –عنه ليس هو حرمة نقض المتيقن بل 

يقن، فلا نقض مسند الى المتيقن لا لفظاً ولا اليقين وهو عبارة عن لزوم العمل بالمت

لباً، حتى يكون ذلك قرينة على أن المراد من المتيقن هو ماله ااتعداد في ذاته 

 .1للبقاء لأجل أن يكون مبرماً ليصح ااناد النقض إليه

ومن هنا يمكن ايقاع التصالح ما بين المصنف والشيخ الأنصاري، حيث 

مال الآخوند وقول الرالث وهو المجاز في الااناد، يقال: بأن الشيخ مال الى ال

الى القول الرابع، وهو الكناية عن لزوم العمل بالمتيقن؛ مع كون الأقرب هو 

 الأخير لما ذكر.

 ..أمر المصنف بالفهم وتفسيره (55)

أولًا: ما ذكره في العناية قبل قليل واجبنا عليه وهو أن اليقين المأخوذ في 

حوظاً على وجه المرآتية عن المتيقن فهذا هو عبارة أخرى الحديث إذا كان مل

 عن إرادة المتيقن أو آثار اليقين من اليقين.

وجوابه: ما تقدم في التعليقة الأولى من كون النقض غير مسند الى المتيقن 

 لا في مقام اللفظ ولا في مقام الجد.

                                                 
1

  4ج 321-319اصول المظفر ص –( هذا الجواب بطوله مع تغيير بسيط في العبارة 



 (400........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

في كونه ثانياً: لعله للإشارة الى إن أخذ الوصف في متعلق حكم ظاهر 

 مقصوداً بنفسه، فاليقين المذكور ظاهر في الااتقلالية لا الآلية.

وجوابه: نعم ولكن لليقين ظهور ثانوي، إذ العرف لا يفهم من لفظ 

اليقين إلا الطريقية، فتكون نفس القضية الكبروية والصغروية ظاهرتين في كون 

 .1اليقين طريقياً

ومي ليس له حالتان آلية وااتقلالية ثالراً: ما قد يقال من أن اليقين المفه

إذ ليس له إلا حالة الااتقلالية، اللهم إلا أن يقال إن الااتعمالات شاهدة 

 .2بااتعماله آلياً في بعض الأحيان

ولكن لا يحتاج هاذا التكلف بعد أن تقدم إن اليقين هو من ااند إليه 

 النقض فيكون ااتعماله ااتقلالياً لا آلياً.

 ..ضاً بالتأمل وجوابهوأمر أي (56)

أولًا: بأن التعميم الى مطلق الشبهة إنما يصح فيما لو كانت الطهارة من 

 الأمور الواقعية لا من المجعولات الشرعية، والتحقيق هو الراني.

ثانياً: ما ذكره في العناية لعله راجع الى قول المصنف قد أتى بها )يقصد 

لااتدلال بها على حكم المورد ..الخ، القضية الارتكازية( في غير مورد لأجل ا

 .3لكن المورد في الجميع مختص بالموضوع فقط كما لا يخفى

                                                 
1

  420ص 4الكفاية ج –( المشكيني 
2

  422( المصدر نفسه ص
3

  60ص 5( الكفاية ج



 (401).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وجوابه: أن مجرد كون المورد في الجميع مختصاً بالشبهة الموضوعية مما 

لا يمنع من التعميم بعد كون التعليل بقضية ارتكازية، وإلا لم يصح التعليل 

 وكأن القضية تعبدية.

 



 (402........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

قال: قلت له: : أخرى لزرارة ومنها: صحيحة(: ))قوله )قده

مت أثره إلى أن من المني، فعلَّ أصاب ثوبي دم رعاف أو غيره أو شيء

وصليت، ثم  أصيب له الماء، فحضرت الصلاة، ونسيت أن بثوبي شيئا

 ؟إني ذكرت بعد ذلك

 .قال: تعيد الصلاة وتغسله 

ه، فطلبته موضعه، وعلمت أنه قد أصاب قلت: فإن لم أكن رأيت 

 ؟ولم أقدر عليه، فلما صليت وجدته

 .السلام: تغسله وتعيد قال عليه

 قلت: فإن ظننت أنه قد أصابه ولم أتيقن ذلك، فنظرت فلم أر

 ؟فصليت، فرأيت فيه ،شيئا

 .قال: تغسله ولا تعيد الصلاة

 ذلك؟ مَلِوقلت: 

طهارتك فشككت، فليس ينبغي لك  قال: لانك كنت على يقين من

 .اليقين بالشك أبدا أن تنقض

 قد أصابه، ولم أدر أين هو، فأغسله ؟ قلت: فإني قد علمت أنه

أصابها، حتى  قال: تغسل من ثوبك الناحية التي ترى أنه قد

 .تكون على يقين من طهارتك



 (403).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 أنظر فيه؟ ي إن شككت في أنه أصابه شيء أنقلت: فهل علّ

 .في نفسك ب الشك الذي وقعذهِولكنك إنما تريد أن تُ ،قال: لا

 ؟رأيته في ثوبي وأنا في الصلاة قلت: إن

رأيته،  ثم ،قال: تنقض الصلاة وتعيد، إذا شككت في موضع منه

وإن لم تشك ثم رأيته رطبا، قطعت الصلاة وغسلته، ثم بنيت على 

وقع عليك، فليس ينبغي لك أن تنقض لانك لا تدري لعله شيء أُ ؛الصلاة

 .اليقين بالشك

تقريب الاستدلال بقوله:  الأولىا في الصحيحة وقد ظهر مما ذكرن

 .أن تنقض اليقين بالشك( في كلا الموردين، ولا نعيد )فليس ينبغي

على الاستصحاب مبني على أن يكون  الأول نعم دلالته في المورد

لانك كنت على يقين من )) – عليه السلام -المراد من اليقين في قوله 

فإنه لو كان  ن الاصابة كما هو الظاهر،( اليقين بالطهارة قبل ظ(طهارتك

 المراد منه اليقين الحاصل بالنظر والفحص بعده الزائل بالرؤية بعد

 .((كان مفاد قاعدة اليقين، كما لا يخفى ،الصلاة

 

الصحيةة الثانية لزرارة: وهي تش تمل على فقرات ست سؤلًا من السائل 

رد الاستشهاد فيها هي الفقرة وهو زرارة وجوابًا من الا مام )عليه السلام(، ومو 



 (404........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الثالثة والسادسة حيث وردت فيهما قضية ))لا تنقض اليقين بالشك(( والفقرتان 

 (.57)هما

ن ظننت أ نه قد اصابه ولم اتيقن ذلك فنظرت فلم  الفقرة ال ولى: قلت له: فا 

أ ر شيئاً فصليت فرأ يت فيه، قال: تغسله وتعيد الصلاة، قلت: ولِمَ ذلك؟ قال: 

نت على يقين من طهارتك فشككت فليس ينبغي لك أ ن تنقض اليقين ل نك ك 

 بالشك أ بداً.

الفقرة الثانية:قلت: رأ يته في ثوبي وأ نا في الصلاة؟ قال: تنقض الصلاة 

ذاوتعيد  ن لم تشك ثم رأ يته رطباً قطعت  ا  شككت في موضع منه ثم رأ يته وا 

ء أُوقع عليك فليس الصلاة وغسلته ثم بنيت على الصلاة ل نك لا تدري لعله شي

 ينبغي لك أ ن تنقض اليقين بالشك.

وتقريب الاس تدلال بهما، هو عين التقريب في الصحيةة ال ولى المتقدمة، 

ومحصله: أ نه علل الحكم بقضية ارتكازية غير مختصة بباب معين، هذا، وينبغي 

على يقين  الالتفات الى أ ن لفظة اليقين في الفقرة ال ولى المتقدمة أ نفاً ))ل نك كنت

من طهارتك فشككت ..الخ(( ماذا يراد منه، فهل المراد من اليقين هو اليقين 

بالطهارة الذي كان ثابتاً قبل ظن الاصابة حيث يصير المعنى هكذا، ل نك قبل 

ظن الا صابة كان عندك يقين بطهارة ثوبك وعند ظن الا صابة حصل لك الشك 

أ ن المراد منه اليقين الحاصل بسبب  في الطهارة ولا يجوز نقض اليقين بالشك، أ و

الفحص وعدم رؤية شيء، وعلى هذا يصير المعنى هكذا ))ل نك بسبب فحصك 

وعدم رؤيتك النجاسة حصل لك اليقين بعدها ومعه فلا تعتن بالشك الذي 

 حصل لك بعد ذلك.

نما يتم على ال ول حيث تكون الصحيةة ناظرة الى قاعدة  والاس تدلال ا 

يتم على الثاني حيث تكون الصحيةة ناظرة الى قاعدة اليقين، الاس تصةاب، ولا 



 (405).....................الحادي عشر.....................الجزء  

ذ على الثاني يلزم أ ن يكون قوله لم أ ر شيئاً تعبيراً عن اليقين،  والظاهر هو ال ول ا 

ل بالصحيةة على قاعدة وهو خلاف الظاهر،وعلى هذا يتم الاس تدلا

 .(58)الاس تصةاب

******** 

رابعة من الصحيحة حجية ااتفاد بعض الأصوليين من الفقرة ال (57)

الااتصحاب فإن قوله )عليه السلام( تغسل من ثوبك الناحية ..الخ في جواب 

 السائل فإني قد علمت ..الخ.

بتقريب: إن المكلف ما دام قد حصل له العلم بنجااة ثوبه فلا حق له 

بالاعتناء بالشك بعد ذلك بل لابد من تحصيل اليقين بالطهارة، لوضوح أن 

ينقض بالشك بل باليقين، وحصول اليقين هو بأمر الإمام بالغسل،  اليقين لا

وهذا لا يكاد يصح إلا إذا كان الااتصحاب حجة، وإلا لكفى غسل موضع من 

 الناحية يوجب زوال العلم الإجمالي.

وأجاب عنه المشكيني )ره(: بأن الأمر بالغسل أعم من كون الااتصحاب 

 .1ي السابق المقتضي لتنجز جميع أطرافهحجة أو من أنه لوجود العلم الإجمال

وهذا الجواب مبني على كون الأمر بالغسل لجميع الروب لا لموضع منه 

كما يراه السائل، وهو خلاف الظاهر، حيث لم يحكم الإمام )عليه السلام( 

بوجوب الغسل لجميعه كما أراده السائل بل لموضع منه، فلا دلالة هاا على 

 الااتصحاب.

                                                 
1

  430ص 4الكفاية ج –( المشكيني 



 (406........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

تملات اربعة وليست اثنين كما ذكره المصنف )قده(وهذه بل المح (58)

، وذكرها بعض 1المحتملات قد ذكرها المشكيني في حاشيته على الكفاية

المعاصرين وهي: الأول: أن يكون مقصود زرارة حينما فحص ولم يجد النجااة 

حصل له القطع بعدم اصابة النجااة، ولكنه لما صلى ووجد النجااة حصل له 

بأن هذه النجااة هي عين السابقة التي ظن إصابتها للروب، فهو قبل  القطع،

الصلاة قاطع بعدم اصابة النجااة لروبه وبعد الفراغ من صلاته قطع بأن ما رأه 

 هو عين ما ظن اصابته اابقاً.

وهذا الاحتمال لا ينااب السؤال والجواب الذي افترض الإمام عليه 

دى القاعدتين أما الااتصحاب أو قاعدة السلام وجود الشك لزرارة وطبق اح

اليقين وحيث لا شك لأنه يقول عليه السلام لأنك كنت على يقين اابق وشك 

لاحق وهذا الجواب لا يطابق السؤال فإن زرارة لم يكن له شك بل كان على 

يقين قبل الصلاة من عدم الاصابة وكان على يقين بعد الفراغ من كون النجااة 

 ابقة.المرئية عين الس

 ولذا ذهب المشكيني والبعض الى حذفها من الحساب.

وهذا المحتمل تتوقف صحته على كون مراد السائل فرأيت فيه رؤية 

النجااة الأولى بعد الصلاة، وحيث لا شك فلا ربط له بالااتصحاب ولا بقاعدة 

 اليقين.

                                                 
1

 431-430( نفس المصدر ص



 (407).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وتوقف هذا المحتمل على أن يكون مراد زرارة أنه حصل له القطع بعدم 

صابة غير صحيح إذ لا ظهور في كلامه على تحقق القطع بالعدم، بل ظاهر الإ

 كلامه أنه لم ير شيئاً وهو أعم من حصول القطع بالعدم.

المحتمل الراني: أن يكون مقصود زرارة حصول القطع لديه بعد الفحص 

عن النجااة ولم يرها، وحينما حصل له القطع برؤية النجااة بعد الصلاة 

صل له القطع بأنها نفس النجااة السابقة بل كان على الشك في ولكنه لم يح

 ذلك.

 وهذا المحتمل يصلح مورداً لجريان قاعدة اليقين والااتصحاب.

أما صلاحيته للااتصحاب لأن زرارة كان قاطعاً بطهارة ثوبه في الزمان 

السابق على ظن الاصابة وبعد الفراغ من الصلاة حصل عنده الشك في أن ما رآه 

و نجااة جديدة أو هي عين السابقة، فيجري ااتصحاب طهارة ثوبه الرابتة ه

قبل ظن الاصابة ويكون الروب طاهراً الى اللحظة التي رأى فيها النجااة بعد 

 الصلاة.

وأما صلاحيته لقاعدة اليقين لأن اليقين الحاصل بالفحص عن النجااة 

يحتمل أنها عين السابقة التي ظن اصابتها للروب، وبعد الفراغ ورؤيته نجااة 

فيطرأ التزلزل على يقينه الحاصل بالفحص، وإن هذا اليقين السابق يحتمل 

 خطأه وعدم اصابته للواقع.

ويبقى اؤال الفرق بين اليقين الملاحظ في الااتصحاب وهو اليقين بطهارة 

 ثوبه قبل ظن الإصابة، وبين اليقين الملاحظ في قاعدة اليقين وهو اليقين الحاصل



 (408........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

بعد الفحص وعدم رؤية النجااة، إذ هو اليقين الذي طرأ عليه التزلزل والذي 

يكون مورداً لقاعدة اليقين، بخلاف الااتصحاب فإن اليقين بطهارة الروب هو 

 الرابت قبل ظن الإصابة وهو غير متزلزل فكان يقيناً للااتصحاب.

اعدة ومع إرادة هذين الاحتمالين لا يمكن التمسك بالرواية على ق

 الااتصحاب إذ كما هي صالحة للااتصحاب كذلك هي صالحة للقاعدة.

أقول: لا ضير في إمكان الااتفادة منها للااتدلال بها على الااتصحاب 

وعلى قاعدة اليقين مادام اليقين في كل منهما غير اليقين في الآخر، نعم لو كان 

يتها للااتدلال على هو اليقين في كل منهما، أمكن القول بإجماهاا وعدم صلاح

 الااتصحاب هذا.

مضافاً الى إن الشك المأخوذ في قاعدة الااتصحاب هو كل ما اوى اليقين 

يكون شاملًا للظن، وهذا يكفي في صحة الااتدلال بها على الااتصحاب كما 

يشهد به تعليل الإمام )عليه السلام( لأنك كنت على يقين من طهارتك 

بة بالشك، بلا حاجة الى هذا التكلف في تصوير فشككت، فعبر عن الظن بالإصا

القطع الحاصل بسبب الفحص، حيث لا ينااب قوله عليه السلام كنت الذي 

 يشير به الى القطع بطهارة الروب الى لحظة رؤية النجااة بعد الصلاة.

المحتمل الرالث: وهو عكس اابقه، حيث افترض في السياق أن الفحص 

نجااة للروب، ثم رؤيتها بعد الفراغ من الصلاة فتولد ولد اليقين بعدم اصابة ال

الشك في أن النجااة المرئية هي السابقة أو غيرها، وفي هذا المحتمل فإن 

الفحص لم يولد اليقين بعدم الاصابة بل ولد الشك في الاصابة وبعد الفراغ تولد 



 (409).....................الحادي عشر.....................الجزء  

اتصحاب اليقين بإن النجااة المرئية هي عين السابقة، وهذا المحتمل صالح للا

لا لقاعدة اليقين لحاجة الأخيرة الى طرو التزلزل على اليقين السابق ولا يوجد 

مرل هذا اليقين إذ لم يحصل بعد الفحص يقين يمكن تزلزله برؤية النجااة بعد 

الصلاة، بل اليقين الرابت هو اليقين قبل ظن الاصابة، وهذا لم يطرأ عليه 

روب قبل ظن الاصابة فيستصحب الى التزلزل برؤية النجااة، وهو طهارة ال

حين ظن الاصابة والفحص ويربت به صحة الصلاة كما حكم الإمام عليه 

 السلام.

ولكن هذا الااتصحاب لا يجري بعد الفراغ من الصلاة لأنه بعد الفراغ 

حصل له اليقين بأن النجااة المرئية هي النجااة السابقة ولا يوجد شك حتى 

وبهذا يتم الااتدلال بالرواية على حجية يمكن جريان الااتصحاب، 

الااتصحاب، ويتعين أن يكون جريانه بلحاظ حال الفحص لا بلحاظ حال 

 الفراغ من الصلاة وهو وقت السؤال.

المحتمل الرابع: هو عكس الأول تماماً، ففي الأول إن زرارة حصل له 

عد الفراغ اليقين بعدم اصابة النجااة قبل الصلاة بوااطة الفحص، وحصل له ب

 من الصلاة رؤية النجااة واليقين بأنها النجااة السابقة.

وأما في هذا المحتمل فيفترض حصول الشك في كلتا الحالتين فقبل الصلاة 

حينما فحص حصل له الشك في الاصابة، كما وأنه بعد الفراغ ورؤية النجااة 

 حصل له الشك في أنها عين النجااة السابقة، وهذا المحتمل يصلح

للااتصحاب لا لقاعدة اليقين، إذ لا يوجد يقين طرأ عليه التزلزل على هذا 



 (410........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الفرض حيث لا يوجد إلا يقين ثابت قبل الإصابة بطهارة الروب، وهذا لا 

 يزلزل برؤية النجااة بعد الصلاة.

ولكنها تصلح للااتصحاب فلأنه يوجد قبل طرو الاصابة يقين بطهارة 

 تها.الروب فيجري الااتصحاب لاثبا

وبهذا يتضح أنه على المحتملات جميعاً ما اوى الأول، تكون الرواية 

صالحة للااتدلال بها على الااتصحاب، اواءً قبلنا هذه المحتملات أو لا، 

لوضوح أن الفحص غير ملازم مع اليقين بالعدم، ومع اخراج اليقين المدعى 

 الاصابة. حصوله بالفحص لم يبق إلا اليقين بالطهارة السابق على ظن



 (411).....................الحادي عشر.....................الجزء  

بأن الاعادة بعد  ثم إنه أشكل على الرواية،قوله )قده(: ))

لليقين بالطهارة بالشك  ليست نقضا انكشاف وقوع الصلاة  في النجاسة

بأنها  ل عدم الاعادةفيها، بل باليقين بارتفاعها، فكيف يصح أن يعلّ

 ؟نقض اليقين بالشك

 .كما لا يخفى ة،ل به جواز الدخول في الصلانعم إنما يصح أن يعلّ

في  ولا يكاد يمكن التفصي عن هذا الاشكال إلا بأن يقال: إن الشرط

الطهارة هو إحرازها، ولو بأصل أو قاعدة  حين الالتفات إلى الصلاة فعلا

الصلاة عدم إعادتها ولو  لا نفسها، فيكون قضية استصحاب الطهارة حال

، عد الكشفانكشف وقوعها في النجاسة بعدها، كما أن إعادتها ب

يكشف عن جواز النقض وعدم حجية الاستصحاب حالها، كما لا 

 .يخفى، فتأمل جيداً

لاستصحاب الطهارة فإنها إذا لم تكن -حينئذ -لا يقال: لا مجال 

موضوعة لحكم مع أنها ليست بحكم، ولا محيص في  شرطا لم تكن

 .المستصحب حكما أو موضوعا لحكم الاستصحاب عن كون

فعلا، إلا أنه غير  : إن الطهارة وإن لم تكن شرطافإنه يقال    

قضية  ، بل هي شرط واقعي اقتضائي، كما هومنعزلة عن الشرطية رأساً

مع كفاية كونها  ،التوفيق بين بعض الاطلاقات ومثل هذا الخطاب، هذا



 (412........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 -لا غيرها-الشرط، حيث أنه كان إحرازها بخصوصها  من قيود

 .((ًشرطا

 

يةة، بأ ن ظاهر قول الراوي ثم صليت فيه فرأ يت ثم أ نه أ شكل على الصح 

فيه كما تقدم، أ نه رأ ى النجاسة التي قد خفيت عليه حين نظر فلم ير شيئاً بحيث 

علم بوقوع الصلاة في الثوب النجس، وعليه فتعليل الا مام عليه السلام بعدم 

ن من الواضح بعد عادتها تس تلزم نقض اليقين بالشك مع ا   وجوب الا عادة، بأ ن ا 

رؤية النجاسة وانكشاف وقوع الصلاة معها لا تكون الاعادة مس تلزمة لنقض 

ذ المفروض أ نه متيقن من  اليقين بالشك بل تكون مس تلزمة لنقض اليقين باليقين ا 

وقوع الصلاة مع النجاسة، وعليه فالتعليل بعدم جواز نقض اليقين بالشك لا يصح 

نعم يصلح أ ن يكون علة لجواز  أ ن يكون تعليلًا لعدم وجوب اعادة الصلاة ...

الدخول في الصلاة مع ظنه بالنجاسة ل نه كان على يقين بالطهارة سابقاً ولا يجوز 

 له نقض اليقين السابق بالشك اللاحق، فهو محرز طهارة ثوبه.

ويمكن أ ن يقال في دفع الاشكال، بأ ن الشرط المطلوب فعلًا حين 

طة قاعدة من القواعد أ و أ صل من بواس( 59)الالتفات في الصلاة هو احرازها

ال صول فيكون التعليل تاماً ل ن المكلف بوس يلة الاس تصةاب محرزاً لشرطية 

ذا أ راد الا عادة فلازمه عدم الاعتناء  الصلاة وهي طهارة ثوبه حين الصلاة فا 

لا لازمه الاعتناء بالاس تصةاب وعدم  بالاس تصةاب ونقض يقينه بالشك، وا 

نما يتم لو كانت الطهارة المطلوبة شرطاً للصلاة هي نقض يقينه بالشك، والا شكال ا 

الطهارة الواقعية، ل نه بعد انكشاف وقوع الصلاة بالثوب النجس ينكشف فقدان 

الصلاة للشرط وعليه لا تكون اعادتها موجبة لنقض اليقين بالشك، بل موجبة 

 (.60)لنقض اليقين باليقين، ثم أ مر بالتأ مل جيداً 



 (413).....................الحادي عشر.....................الجزء  

و كان الشرط هو احراز الطهارة لا نفسها واقعاً فلازمه عدم لا يقال: أ نه ل

جريان الاس تصةاب في الطهارة ل ن جريان الاس تصةاب موقوف على كون 

لا كان التعبد به لغواً كما لا يخفى،  المس تصحب حكماً أ و موضوعاً لحكم شرعي، وا 

الحكم، والطهارة هنا ليست حكماً كما هو واضح وليست هي موضوعاً يترتب عليه 

حراز الطهارة لا نفسها،  ل ن المفروض أ ن ما يترتب عليه الحكم بصةة الصلاة هو ا 

حراز الطهارة، ولازمه  مكان ا  ذا لم يجر الاس تصةاب في الطهارة فمعناه عدم ا  وا 

ذ لا احراز للشرط على  بطلان الصلاة بعد انكشاف وقوعها في الثوب النجس، ا 

  تقدير كونه احراز الطهارة أ يضاً.تقدير كونه هو الطهارة الواقعية وعلى

نه يقال: أ نه يمكن الجواب عنه بأ مرين  فا 

لا أ ن  ن قلنا بأ ن الشرط هو احراز الطهارة لا نفسها ا  ننا وا  ال مر ال ول: ا 

ذلك لا يعني انسلاخ الشرطية عن الطهارة الواقعية رأ ساً بل نقول بأ ن احراز 

ن الطهارة الواقعية هي شرط واقعي اقتضائي أ ي أ ن  الطهارة هو شرط فعلي وا 

المكلف لو كان واجداً للطهارة الواقعية فالشرط في حقه هو الطهارة الواقعية، والا 

فالشرط في حقه هو احرازها باصل كالاس تصةاب أ و بقاعدة كالطهارة، فيكون 

الشرط في حقه فعلًا هو احرازها لا نفس الطهارة، والمدرك في ذلك هو قضية 

رادة الجمع بين الادلة  لا بطهور ظاهر في ا  الشرعية فا ن قوله عليه السلام لا صلاة ا 

نها شرط في الصلاة بينما ظاهر الصحيةة التي هي محل الكلام  الطهارة الواقعية وا 

ذا  حراز الطهارة، ومقتضى الجمع بين هذه ال دلة هو ما ذكرناه وا  ن الشرط هو ا  ا 

نع من جريان الاس تصةاب فيها كانت الطهارة الواقعية هي شرطاً في الجملة فلا ما

ل نها تكون حينئذٍ موضوعاً للحكم حيث يكون الشرط هو احراز الطهارة، فهيي 

 قيد للشرط.



 (414........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ال مر الثاني: لو سلم بأ ن الطهارة الواقعية ليست شرطاً في الجملة ومع ذلك 

لا أ نها من قيود  ن لم تكن بنفسها شرطاً ا  لا بأ س بجريان الاس تصةاب فيها فأ نها وا 

شرط فا ن الشرط لما كان هو احراز الطهارة كانت الطهارة قيداً في الشرط، ومن ال 

ن كون الشيء قيداً في الشرط مما يكفي فيه دفع اللغوية، حيث يجري  المعلوم ا 

الاس تصةاب ويكون تاماً، نظير ذلك طهارة الماء في باب الوضوء فا ن 

ن طهارته ليست بنف  سها شرطاً في الصلاة الاس تصةاب يجري في طهارة الماء مع ا 

نما الشرط هو الوضوء وطهارة الماء قيداً له.  وا 

******** 

قال في العناية: الظاهر إن وجه التقييد بحين الالتفات هو أن من  (59)

صحت صلاته  غفل عن طهارة ثوبه ونجااته وصلى بلا احراز الطهارة أصلًا

كان احراز الطهارة  إن الروب كان نجساً بتمامه، فلو قطعاً وإن انكشف بعدُ

 شرطاً مطلقاً لم تصح صلاته في هذا الحال.

ثم أردف بالقول: إن الظاهر مما دل على وجوب ازالة النجااات عن 

الروب والبدن لأجل الصلاة بعد وضوح كونه غيرياً لا نفسياً هو شرطية نفس 

الطهارة بما هي هي لا احرازها، غير إن التعليل في الصحيحة حيث لا يكاد 

يطابق السؤال المذكور فيها إلا مع احراز الطهارة الااتصحابية أي الخبرية 

فيلتزم حينئذ بالاجراء في خصوص المقام من دون التعدي الى كل أمر ظاهري 

 .1..الخ

                                                 
1

  64ص 5( العناية ج



 (415).....................الحادي عشر.....................الجزء  

لعل التقييد بالالتفات لتنقيح احراز الطهارة وإلا لو لم يكن ملتفتاً فكيف 

تفات، واما من غفل عن الطهارة فلم يقال باحرازه الطهارة؟ فلا احراز بدون ال

يحرزها لتصح صلاته، ولو قيل بصحتها من جهة قاعدة الفراغ، فإنه يقال 

 القاعدة لا تجري حين الغفلة.

وأما ما ذكره من كون الشرط هو نفس الطهارة وإن الحكم هو بخصوص 

ولا يتعدى منها الى غير موردها، غير وجيه خصوصاً بعد  ةمورد الصحيح

ل بأمر ارتكازي، ويمكن ان يجاب عن تصحيح الصلاة: بأن يقال: بإن التعلي

اجراء الااتصحاب إن كان قد تم بلحاظ ما قبل الصلاة، ولازمه إن زرارة كان 

قاطعاً عند رؤية النجااة بعد الصلاة إنها عين السابقة وليس شاكاً في ذلك 

كان مخالفاً  وقطعه هذا معناه إن ااتصحاب الطهارة الجاري ما قبل الصلاة

للواقع، ومع مخالفته كيف ااتند الإمام )عليه السلام( وحكم بسببه بصحة 

صلاته فإن هذا غير ممكن إذ الحكم الظاهري إنما يكون حجة ما لم ينكشف 

 مخالفته للواقع وإلا فهو ليس بحجة.

ولكن هذا الإشكال المبني على القول بجريان الااتصحاب ما قبل الصلاة 

ليل الإمام )عليه السلام( بعد ااتغراب زرارة بأنك كنت على يقين لا ينااب تع

من دون شك في البين حيث لم ير النجااة بعد الفحص وإنما رآها بعد الصلاة، 

 فاجراء الااتصحاب بلحاظ ما قبل الصلاة غير ممكن لعدم تمامية أركانه.

 هذا وقد أجاب الاعلام عن الاشكال بجوابين:



 (416........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

الظاهري عن الحكم الواقعي، فإن الااتصحاب إذا  اء الحكمإجزالأول: 

كان جارياً بلحاظ ما قبل الصلاة تولد منه حكم ظاهري بطهارة الروب، هذا 

الحكم يكفي في تصحيح الصلاة لأنه مجزي عن امترال الحكم الواقعي، وإن 

 انكشف خطأه بعد الصلاة.

ف المخاطب وهذا الجواب تحميل لكلام الشارع معنى لا يهتدي إليه العر

لا أقل آنذاك، والاعتذار بإن هذه مقدمة مضمرة في كلام الإمام عليه السلام لم 

 يصرح بها، غير مقبول.

الراني لو الم عدم الاجزاء أو عدم القول به فبالامكان الحكم بصحة 

الصلاة باعتبار ان الشرط للصلاة هو الاعم من الطهارة الواقعية والظاهرية ومع 

ب لما قبل الصلاة ثبتت طهارة الروب ظاهراً، وكان شرط جريان الااتصحا

صحتها ثابتاً حقيقة وإن انكشف بعد ذلك مخالفته للواقع، فإن هذا الانكشاف 

لا يعني عدم ثبوت الشرط في زمان ما قبل الانكشاف إذ الشرط غير منحصر 

 بالطهارة الواقعية، وعليه فالحكم بالصحة على مقتضى القاعدة.

يرد عليه ما في اابقه مع ان اجراء الااتصحاب بلحاظ ما  وهذا الجواب

قبل الصلاة مردود من جهتين، الأولى: عدم مناابته لتعليل الإمام )عليه 

السلام( لأنك كنت على يقين ..الخ، حيث أن المفروض كان اؤاله للإمام عليه 

 السلام بعد الصلاة.

أر شيئاً يدل على  والرانية قول السائل بعد الفحص عن ظن الاصابة فلم

حصول الاطمئنان بعدم الاصابة وإن كان لا يدل على حصول اليقين بعدم 



 (417).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الاصابة، وهذا المقدار يكفي لزرارة ليقطع بعدم اصابة ثوبه، وهذا الاحتمال 

وجيه فلا معنى لالزام الإمام )عليه السلام( لزرارة باجراء الااتصحاب بلحاظ ما 

 –رع فرض إن زرارة لم يحصل له اليقين العرفي قبل الصلاة، إذ الزامه بذلك ف

في الاصابة وأنه كان شاكاً بها بعد الفحص وهو فرض لم  –أي الاطمئنان 

 يتحقق من زرارة فلا يمكن الزامه باجراء الااتصحاب بلحاظ ما قبل الصلاة.

 والأمر بالتأمل في كلامه )قده( لعله يراد به: (60)

بالصحة، مع  –عليه السلام  –م الإمام أولًا: إن ااتغراب زرارة من حك

أنه كان قاطعاً بإن النجااة التي رأها بعد الصلاة هي السابقة وإن صلاته وقعت 

في النجااة قطعاً، ومع جزمه فلا يمكن جريان الااتصحاب في حقه بلحاظ ما 

 بعد الصلاة ويتعين أن يكون بلحاظ ما قبلها.

فيه أنه رأى النجااة السابقة إذ  وفيه: إن قوله ))فرأيت فيه(( لا دلالة

اراد التعبير عن رؤية النجااة، وعليه يكون  االمنااب التعبير ))رأيته فيه(( إذ

ما رآه يحتمل أنه الدم السابق ولا يقطع به فجريان الااتصحاب بلحاظ ما بعد 

 الصلاة يكون وجيهاً.

والصحيح في الجواب من عدم توفر ركني الااتصحاب بلحاظ ما قبل 

الصلاة، اللهم إلا أن يقال أن قوله لم أر فيه شيئاً لا يرفع شكه بالاصابة فيكون 

اجراء الااتصحاب تاماً بلحاظ ما قبل الصلاة، ويؤيده قول الإمام )عليه السلام( 

فشككت، وأما القول بجريانه بلحاظ ما بعد الصلاة فلا فائدة فيه ان تمت 

ئية بعد الصلاة إن كانت هي السابقة، اركانه وهي ليست تامة لأن النجااة المر



 (418........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

فإن النقض حصل باليقين لا بالشك، وإن كانت غيرها فلا يقين اابق هاا 

 وتدفع باصالة عدم تقدم الحادث.

ثانياً: لعل تعليل الإمام )عليه السلام( عدم الاعادة لتفهيم السائل إن 

التعليل الطهارة الخبرية الااتصحابية هي مما تجزي عن الواقعية فيكون 

 بملاحظة اقتضاء الأمر الظاهري للاجزاء، ذكره في العناية.

وفيه: ما عرفت في التعليق السابق، مع أن مرل هذا التفهيم هو تطبيق 

لقاعدة الااتصحاب على المورد ولا يكون ذلك إلا إذا كان حجة قبل التطبيق، 

 مع أن المفروض ااتظهار حجيته من الصحيحة.



 (419).....................الحادي عشر.....................الجزء  

لكن قضيته أن يكون علة عدم  قال: سلمنا ذلك،لا يقوله )قده(: ))

إحراز  هو  -بعد انكشاف وقوع الصلاة في النجاسة  -حينئذ،  الإعادة

الطهارة حالها باستصحابها، لا الطهارة المحرزة بالاستصحاب، مع أن 

التعليل أن تكون العلة له هي نفسها لا إحرازها، ضرورة أن  قضية

إلى آخره، أنه على الطهارة ((يقين ... على  كنت لأنك )نتيجة قوله: )

 .لا أنه مستصحبها، كما لا يخفى

فإنه يقال: نعم، ولكن التعليل إنما هو بلحاظ حال قبل انكشاف 

لنكتة التنبيه على حجية الاستصحاب، وأنه كان هناك  ؛الحال

يكون المجدي بعد الانكشاف،  استصحاب مع وضوح استلزام ذلك لان

نقضا، كما عرفت  الإعادة الطهارة، وإلا لما كانت هو ذاك الاستصحاب لا

 ال.في الاشك

الظاهري  الأمرثم إنه لا يكاد يصح التعليل، لو قيل باقتضاء 

ذاك الخطاب  ضرورة أن العلة عليه إنما هو اقتضاء ؛للاجزاء، كما قيل

 الإعادةالظاهري حال الصلاة للاجزاء وعدم إعادتها، لا لزوم النقض من 

 .فىكما لا يخ

 اللهم إلا أن يقال: إن التعليل به إنما هو بملاحظة ضميمة اقتضاء

كانت  -لو قيل بوجوبها - الإعادةأن  :الظاهري للاجزاء، بتقريب الأمر



 (420........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

بالشك في الطهارة قبل الانكشاف وعدم حرمته  موجبة لنقض اليقين

ئه مع اقتضا  - كما لا يخفى - له الأمر، وإلا للزم عدم اقتضاء ذاك شرعاً

 .، فتأملأو عقلًا شرعاً

 .الظاهري الأمردلالة الرواية على إجزاء ب ذلك مراد من قال ولعل

مع أنه لا يكاد  -ما يمكن أن يقال في توجيه التعليل  هذا غاية

إشكالا في دلالة  -التفصي عنه  والعجز عن  - يوجب الاشكال فيه

فاده قاعدته م كان -لازم على كل حال  هالرواية على الاستصحاب، فإن

 .((مع بداهة عدم خروجه منهما، فتأمل جيداً  - أو قاعدة اليقين

 

لا يقال: سلمنا أ ن الشرط هو احراز الطهارة لا نفس الطهارة، والمناسب 

لكون الشرط هو احراز الطهارة أ ن يعلل الا مام )عليه السلام( عدم وجوب 

نكشاف وقوع الصلاة بالنجس بنكته احراز ا عادة بعد ا  لطهارة، بأ ن يقول الا 

لزرارة، لا تعد صلاتك ل نك محرز الطهارة، مع أ نه )عيه السلام( لم يعلل عدم 

وجوب الا عادة بذلك وقد علله بأ نه متطهر وواجد للطهارة حيث قال ل نك كنت 

على يقين من طهارتك ولا ينقض اليقين بالشك، ونتيجة هاتين المقدمتين هو أ نك 

 متطهر.

ن للمكل ف حالتين، حالة ما قبل الانكشاف وهي حالة فأ نه يقال: ا 

ذا كان  الاش تغال بالصلاة، وحالة ما بعد الانكشاف وهي حالة الفراغ منها، فا 

نظر الا مام )عليه السلام( الى الحالة الثانية فالمناسب، كما ذكر في الاشكال أ ن 

يعلل عدم وجوب الاعادة باحراز الطهارة لا بنفسها، والوجه في ذلك هو أ ن 



 (421).....................الحادي عشر.....................الجزء  

لمصلي بعد الا نكشاف يعلم بعدم اتصاف ثوبه بالطهارة الواقعية ومع علمه لا يقال ا

 له لا تعد صلاتك ل نك متطهر بل المناسب أ ن يقال ل نك محرز الطهارة.

ذا كان الا مام ناظراً الى ما قبل الا نكشاف ففي مثل ذلك يمكن أ ن  وأ ما ا 

 .(61)لله باحراز الطهارةما يمكن أ ن يعيعلل عدم وجوب الاعادة بنفس الطهارة ك

ن الا مام )عليه السلام( كان تعليله لعدم الاعادة  ذا اتضح ذلك فيقال ا  وا 

لا أ نه عليه  ناظراً الى حالة ما قبل الانكشاف حيث يصح التعليل بكلا ال مرين، ا 

السلام عدل عن التعليل باحراز الطهارة الى التعليل بنفس الطهارة، مع مناس بة 

رة على فائدتين، هما: على جريان الاس تصةاب لاحراز الطهارة ال ول لتنبيه زرا

ن هذه الفائدة لم تحصل فيما لو علل عدم وجوب  وأ نه حجة في هذه الحال، وا 

ن  ذ ا  الا عادة باحراز الطهارة، ل ن احراز الطهارة لا يلزم منه حجية الاس تصةاب ا 

ن بقاعدة احراز الطهارة كما يمكن أ ن يكون بأ صل الاس تصةاب يمكن أ ن يكو

الطهارة، وعلى أ نه علل عدم وجوب الاعادة بعد الانكشاف بأ ن المصلي محكوم 

ن نكته عدم لزوم  بأ نه متطهر واقعاً بواسطة الاس تصةاب فسوف يفهم زرارة ا 

الاعادة في حالة ما بعد الانكشاف هي جريان الاس تصةاب في حقه وكونه محرزاً 

ذ المفروض انكشاف للطهارة بواسطته وليس النكتة هي كونه متط  هراً واقعاً، ا 

ن اعادته للصلاة لا تكون موجبة لنقض اليقين بالشك.  الخلاف واتضح لديه ا 

ن الا مام )عليه السلام( علل في الفقرة الثالثة  هذا وقد ذكرنا جوابًا عن ا 

من الرواية عدم وجوب الاعادة بعد انكشاف وقوع الصلاة في النجاسة بأ نه يلزم 

اليقين بالشك، ثم ذكرنا في مقام الا شكال على ذلك بأ نه لا يلزم من الاعادة نقض 

نما يلزم منها نقض اليقين باليقين، وال ن نذكر جوابًا أ خر عن  من الاعادة ذلك وا 

الا شكال المذكور نقله الش يخ ال نصاري )قده( في رسائله ومحصله: ل ن عدم لزوم 

قتضاء ال مر الظاهري الاعادة مع انكشاف وقوعها في النجاسة هو من جهة ا



 (422........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ن المكلف قبل الانكشاف يوجد لديه أ مر ظاهري متولد من ز للاج اء، فا 

ن صلاته صحيةة وهذا ال مر الظاهري  الاس تصةاب يقتضي كونه متطهراً وا 

اسة، وحينئذ ينكشف كونه مخالفاً لل مر الواقعي بعد انكشاف وقوع الصلاة بالنج

ن اء ال مر الظاهري ز يقال: لو بني على اج فلازمه عدم الاعادة للصلاة في المقام وا 

لا أ ن المفروض اقتضائه للاجزاء.  انكشف مخالفة ال مر الظاهري لل مر الواقعي ا 

واجاب الش يخ )قده( في الرسائل عن التوجيه المذكور بأ نه بناء عليه يلزم 

أ ن يعلل الا مام عليه السلام عدم لزوم الاعادة لا بنكتة عدم جواز نقض اليقين 

لشك بل بنكتة اقتضاء ال مر الظاهري للاجزاء مع أ نه عليه السلام لم يعلل با

نما علل بعدم جواز نقض اليقين بالشك، ومع كون النكتة هي عدم جواز  بذلك وا 

النقض يرد الاشكال من ان الاعادة لا يلزم فيها نقض اليقين بالشك بل يلزم منها 

اري )قده( وأ ما المصنف )قده( نقض اليقين باليقين، هذا من أ مر الش يخ ال نص

 فأ نه يريد أ ن يبين التوجيه المذكور ببيان لا يرد عليه رد الش يخ الانصاري )قد(.

 وذلك: بأ ن نقول بأ ن عدم لزوم الاعادة موقوف على أ مرين:

 ال ول: ثبوت ال مر الظاهري بالطهارة المتولد من الاس تصةاب.

ذ ا فرض ال مر الثاني مفروغاً والثاني: اقتضاء ال مر الظاهري للاجزاء، فا 

عنه بين زرارة والا مام )عليه السلام( ففي مثل ذلك يصح أ ن يعلل عدم وجوب 

ذ لو وجبت فلازمه جواز نقض  ن الاعادة لا تجب ا  الاعادة بال مر ال ول، فيقال با 

ذ لو كان  اليقين بالشك، وعدم حجية الاس تصةاب فلا يثبت ال مر الظاهري ا 

ز نقض اليقين بالشك فلا بد أ ن يكون الوجه في لزوم الاس تصةاب حجة لم يج

ن ال مر الظاهري لا يقتضي الاجزاء،  الاعادة هو عدم تمامية ال مر الثاني وا 

والمفروض أ نه تام ومفروغ منه فلا بد أ ن يكون الوجه في لزوم العادة هو جواز 

ن تعليل الا مام ) عليه نقض اليقين بالشك وعدم حجية الاس تصةاب، وبالجملة فا 



 (423).....................الحادي عشر.....................الجزء  

نما هو بضميمة  السلام( بعدم لزوم الاعادة بنكتة عدم جواز نقض اليقين بالشك ا 

  .(62)والفراغ من ذلك، ثم أ مر بالتأ مل اقتضاء ال مر الظاهري للاجزاء

ن الاشكال المذكور لو كان تاماً، كما لو فرض عدم تمامية  ويمكن أ ن يقال: ا 

زم من ذلك عدم جواز الاس تدلال الجوابين المذكورين رداً على الاشكال فلا يل

ذ غاية ما يلزم من الاشكال المذكور هو أ ن  بالصحيةة على حجية الاس تصةاب، ا 

نكون عاجزين عن فهم كيفية تعليل عدم لزوم الاعادة بقضية عدم جواز نقض 

ن العجز عن فهم ذلك لا يوجب خللًا في  اليقين بالشك، ولكن من الواضح ا 

ذ القضية المذكورة يراد بها، أ ما بيان حجية قضية لا تنقض اليقين بالش ك، ا 

الاس تصةاب، واما يراد بها بيان حجية قاعدة اليقين ولا يوجد احتمال ثالث 

ذا كان المراد منها حجية الاس تصةاب  غيرهما، والاشكال السابق غير مختص بما ا 

بقضية حيث يرد حتى لو اريد منها حجية قاعدة اليقين، وعليه فلا مانع من التمسك 

 لا تنقض اليقين بالشك لاثبات حجية الاس تصةاب.

: لو اختص الاشكال المذكور بصورة كون المراد اثبات حجية نعم

الاس تصةاب وغير وارد على التقدير الثاني من كون المراد بيان حجية القاعدة، 

فنفس الاختصاص المذكور يكون قرينة على كون المقصود من الصحيةة هو بيان 

ة اليقين، واما بعد فرض التعميم للقاعدة والاس تصةاب فلا مانع من حجية قاعد

ن الصحيةة دالة على حجية الاس تصةاب بعد كونها ظاهرة فيه لا في  دعوى ا 

 .(63)قاعدة اليقين كما تقدم، وقد أ مر تأ مل جيداً 

******** 

قال في العناية: إن التعليل وإن كان بلحاظ ما قبل الانكشاف إذ  (61)

نكشاف لا ااتصحاب ولا مستصحب )ولكن( نكتة التنبيه على حجية بعد الا

الااتصحاب وتفهيم السائل إن هناك ااتصحاب مما تحصل بكل من التعليل 



 (424........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

بالطهارة المستصحبة أو بااتصحاب الطهارة واحرازها به لا بالأول فقط دون 

نسلم الراني ثم رتب عليه القول: فالصحيح في جواب الإشكال أن يقال إنا لا 

لأنك كنت على يقين ...(( إن  –عليه السلام  –أن مقتضى التعليل أي قوله 

العلة لعدم الاعادة هي الطهارة المستصحبة بل العلة هي احرازها به وهو 

مستصحبها )مضافاً( الى أن التعليل بالطهارة المستصحبة أو بااتصحاب الطهارة 

 .1مرجعها الى شيء واحد، ولا فرق بينهما أصلًا

: ما ذكره في التعليقات السابقة بأن اجراء الااتصحاب إنما هو وفيه

بلحاظ ما قبل الصلاة وذلك لأن زرارة لم يحصل له بعد قيامه بالفحص وعدم 

 رؤيته شيء من النجااة قطع هذا أولًا.

وثانياً: أنه فرق واضح بين ااتصحاب الطهارة وبين احرازها به، كما 

هو كون الااتصحاب مركوزاً عند السائل  ها بهوضح فيما ابق إذ معنى احراز

وكان اؤاله بداعي إمكان تطبيقه على المورد أو لا، والأمر ليس كذلك مع إن 

المصنف قال بالاحراز الأعم من كونه بالااتصحاب أو بقاعدة الطهارة لا 

 بالااتصحاب فقط ليقال بعدم الفرق بينهما، مع كون الفرق واضحاً.

و إن ااتصحاب الطهارة كون المستصحب هو الطهارة وفرق آخر بينهما ه

وأنها محرزة قبل الصلاة فلا معنى لااتصحابها ما قبل الصلاة، وأما احرازها 

بالااتصحاب كونها غير محرزة وإنما كان احرازها بالااتصحاب، وإلا لا معنى 

 لاحرازها به إلا إذا وجهنا الاحراز به كان بعد الانكشاف وهو ما قلناه.

                                                 
1

  66ص 5( العناية ج



 (425).....................الحادي عشر.....................الجزء  

الراً: إن قوله والصحيح إنا لا نسلم ..الخ بل الصحيح هو ان العلة وث

 لعدم الاعادة هي الطهارة المستصحبة وهي ما كان زرارة منها على يقين.

ثم أن التأمل الذي أمر به المصنف )قده( حيث قال المصنف في  (62)

زاء ليس تعليقته على الكتاب في بيان وجه التأمل إن اقتضاء الأمر الظاهري للاج

بذلك الوضوح كي يحسن بملاحظته التعليل بلزوم النقض من الاعادة كما لا 

 يخفى.

أقول: قد تقدم إن هذه مسألة أصولية عقلية، وعليه فالتعويل عليها لفهم 

 كلام الشارع، تحميل عليه بلا موجب وخلاف غرض الشارع.

 اد منه:ما ذكره في النهاية من البحث، بالتأمل جيداً، لعل المر (63)

أولًا: ما ذكره المشكيني )ره( في تعليقته على الكفاية من أن وروده على 

كليهما يكون قرينة على إرادة ثالث، ولكننا نقطع بكون إحداهما مراده، 

 فحينئذ يتعين الااتصحاب.

ثم أجاب عنه، وفيه: أنك عرفت عدم وروده بناء على قاعدة اليقين 

التي تقدم  -يقصد المحتملات الاربعة  -ي لأنها مبنية على الاحتمال الران

 .1بيانها

 ولكن هذا القطع قد تزلزل باحتمال ارادة القاعدة.

ثانياً: ما ذكره في العناية: لعل الظاهر اختصاص الاشكال بما إذا كان 

مفاد الرواية الااتصحاب دون قاعدة اليقين، أو على الراني يكون المراد من 

                                                 
1

 تحقيق الخفاجي 442ص 4الكفاية ج –( المشكيني 



 (426........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

النظر في الروب ولم ير شيئاً، الزائل برؤية النجااة اليقين هو اليقين الحاصل ب

بعد الصلاة بحيث يحتمل أن تكون هي النجااة المختفية عليه حين النظر ولم 

ير شيئاً فوقعت الصلاة في الروب النجس، ويحتمل أن تكون نجااة حادثة 

لا تنقض ذلك  –عليه السلام  –بعدها فلم تقع الصلاة في الروب النجس فيقول 

يقين بالطهارة الحاصل لك بالنظر بالشك الحاصل بعدها بسبب الرؤية، ال

 ويطابق التعليل حينئذ السؤال.

)ولكن الإنصاف( إن هذا كله خلاف الظاهر من قوله ثم صليت فيه 

فرأيت فيه فإن ظاهره أنه رأيت النجااة التي خفيت حين نظرت في الروب 

و قاعدة الااتصحاب وحجيتها دون فلم أر شيئاً فيكون مفاد الرواية على هذا ه

 .1قاعدة اليقين

: أن قوله فرأيت فيه يحتمل أنه يراد به رؤية نفس ما خفي عليه وفيه

من النجااة حينما نظر ولم ير شيئاً لا أنه يقطع بها، وإلا لكان عليه أن يقول 

فرأيته فيه، ليشير بالضمير الى نفس النجااة السابقة وحيث لم يقل ذلك بل 

 رأيت فيه، فلا مجال لتوهم رؤية النجااة الأولى.قال ف

                                                 
1

  68ص 5( العناية ج



 (427).....................الحادي عشر.....................الجزء  

لم يدر في  وإذا): صحيحة ثالثة لزرارة: ومنهاقوله )قده(: ))

ولا  ،ثلاث هو أو في أربع، وقد أحرز الثلاث، قام فأضاف إليها أخرى

عليه، ولا ينقض اليقين بالشك، ولا يدخل الشك في اليقين، ولا  شيء

نقض الشك باليقين، ويتم على اليقين يخلط أحدهما بالآخر، ولكنه ي

 .(من الحالات فيبنى عليه، ولا يعتد بالشك في حال

 والاستدلال بها على الاستصحاب مبني على إرادة اليقين بعدم

 .والشك في إتيانها بالركعة الرابعة سابقا الاتيان

ضرورة أن  ؛الخاصة بعدم إمكان إرادة ذلك على مذهب وقد أشكل

 ة أخرى موصولة، والمذهب قد استقر على إضافة ركعةقضيته إضافة ركع

بعد التسليم مفصولة، وعلى هذا يكون المراد باليقين اليقين بالفراغ بما 

والاتيان الأكثر عليه السلام من الاحتياط بالبناء على  الإمام هعلمَّ

 .التسليم مفصولة بالمشكوك بعد

ليقين بعدم إرادة ا بأن الاحتياط كذلك لا يأبى عن ويمكن ذبه

إتيانها  الأمرالركعة المشكوكة، بل كان أصل الاتيان بها باقتضائه، غاية 

مفصولة ينافي إطلاق النقض، وقد قام الدليل على التقييد في الشك في 

 .((وغيره، وأن المشكوكة لا بد أن يؤتى بها مفصولة، فافهم الرابعة

 



 (428........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

ولم يدر أ نه في ثلاث  الصحيةة الثالثة لزرارة الواردة في المصلي الذي شك

أ و أ ربع وقد أ حرز الثلاث، قام فأ ضاف أ خرى ولا شيء عليه ولا ينقض اليقين 

عليه  –بالشك وقد أ شكل الش يخ ال نصاري )قده( عليها بالاس تدلال بقوله 

ن المراد من قوله  –السلام  ولا تنقض اليقين بالشك، على حجية الاس تصةاب با 

ن كان هو القيام الى ركعة أ خرى  قام فأ ضاف أ خرى –عليه السلام  – ليهما، ا  ا 

موصولة وكان المراد من اليقين منها هو اليقين بعدم الاتيان بالركعة الرابعة 

فالصحيةة تكون من باب الاس تصةاب، ولكنها حينئذ مخالفة لمذهب الحق 

وموافقة لقول العامة بل ومخالفة للفقرة ال ولى ولم يذكرها المصنف الظاهرة في 

ن بركعتين منفصلتين، فيتعين أ ن يكون المراد من القيام بها هو القيام بعد الاتيا

التسليم الى ركعة أ خرى مفصولة ويكون المراد من اليقين فيها هو اليقين بالبراءة 

كون الصحيةة أ جنبية عن الحاصلة من البناء على ال كثر والاتيان بركعة مس تقلة فت

 .(64)الاس تصةاب

ن الاحتياط بالبناء على ال كثر كما هو مذهب ويمكن دفع الاشكال: با  

رادة اليقين بعدم الاتيان بالرابعة، وعليه  الحق والاتيان بركعة منفصلة مما لا ينافي ا 

فأ صل الاتيان بالرابعة يكون بمقتضى الاس تصةاب واما الاتيان بها منفصلة يكون 

 .(65)خر دالة على الاتيان بها مفصولةبأ خبار أ  

ن وبعبارة أ خرى:  أ ن نفسر اليقين باليقين بعدم الاتيان بالرابعة، ونقول ا 

مقتضى عدم جواز نقض اليقين بالشك وهو أ صل لزوم الاتيان بركعة أ خرى ولكنه 

طلاق لا تنقض وعدم التقيد بكونه  الا يقتضي الاتيان بها متصلة، نعم مقتضى ا 

كن رفع اليد عن هذا الركعة المأ تي بها متصلة هو جواز الاتيان بها متصلة أ يضاً، ويم

الا طلاق بالروايات الدالة على لزوم الاتيان بالركعة منفصلة لا متصلة،منها ما رواه 

عليه  –في الوسائل في باب وجوب البناء على ال كثر عن عمار عن أ بي عبد الله 



 (429).....................الحادي عشر.....................الجزء  

أ نه قال له يا عمار أ جمع لك السهو كله في كلمتين متى شككت فخذ  -السلام

ذا سلمت   (.66)أ نك نقصت، وغيرها، ثم أ مر بالفهمفأ تم ما ظننت بال كثر فا 

******** 

 ويمكن أن يجاب عن إشكال الشيخ الأنصاري )قده( بأمرين: (64)

الأول: أن قوله عليه السلام )أضاف إليها أخرى( لا يصدق إلا مع 

الاتصال لا مع الانفصال إذ مع انفصال الركعة لا يصدق عليه أضاف وإنما 

 مع الاتصال، وعليه لا وقع للإشكال.تصدق الإضافة 

الراني: إن اليقين بالبراءة إنما يحصل بعد الاتيان بالركعة المضافة وهو 

خلاف ظهور لفظ اليقين بالفعلية، وإن قوله عليه السلام لا تنقض اليقين 

بالشك، هو اليقين الحاصل بالفعل لا المطلوب تحصيله من باب الاحتياط، 

 ن بالركعة الرابعة.وبراءة الذمة بالإتيا

قال في العناية: نعم ولكن مع ذلك كله تكون الصحيحة من باب  (65)

الااتصحاب وإن المراد من اليقين فيها هو اليقين بعدم الاتيان بالرابعة إذ غاية 

ما يلزم حينئذ هو رفع اليد عن الاتصال بأخبار آخر لا الالتزام بكون المراد من 

 1براءة كما احتمله الشيخ الأنصاري )قده(.اليقين فيها هو اليقين بال

: لا حاجة الى التمسك بأخبار آخر لرفع اليد عن الاتصال لما عرفت أقول

بإن الاضافة لا تصدق إلا مع الاتصال ولو أريد الانفصال لكان المنااب التعبير 

بالإتيان بأخرى، أو كما عبر في السؤال الأول الذي لم يذكره المصنف، وهو: من 

                                                 
1

   73ص 5( العناية ج



 (430........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

يدر في أربع أو في ثنتين وقد أحرز الرنتين قال يركع ركعتين وأربع اجدات لم 

 وهو قائم بفاتحة الكتاب ويتشهد ولا شيء عليه، ولم يقل قام فأضاف ركعتين.

فالرواية بنفسها ظاهرة في الاتصال، وكون الإتيان بها متصلة مخالف 

بين الرلاث  لمذهب الحق، غير اديد لأن المسألة ليس من الشك في التردد

والأربع بل في فرض الشك بالإتيان بالأربع وعدمه، وقد احرز الرلاث، ومع 

إحراز الرلاث، ولم يحرز الأربع فيقوم ويضيف إليها أخرى هي الرابعة وتكون 

الرواية وخصوصاً بقرينة قوله عليه السلام لا يخلط احدهما بالآخر، ولو اعتنى 

قد أدخل الشك في اليقين وخلط أحدهما بالشك ولم يأت بالرابعة المشكوكة ف

بالآخر وهو عبارة أخرى عن العمل باليقين والبناء عليه وعدم الاعتناء بالشك في 

 حال من الحالات لأن الاعتناء به معناه نقضه لليقين.

 مضافاً الى ما يرد عليه مما قلناه في التعليقة السابقة.

به: بأن ذهاب المصنف  ما أمر به المصنف من الفهم، لعل المراد (66)

))قام فأضاف إليه أخرى(( له خصوصية في  -عليه السلام–)قده( الى إن قوله 

وجوب أصل الإتيان، وله ظهور في كون المأتي به موصولًا بادلة الاحتياط 

معارضة للخبر من جهة الظهور، فتقدم عليه من تلك الجهة لكونها نصوصاً في 

 الوصل.تعيّن الفصل، وهو ظاهر في لزوم 

 ولكن لا يقدح ذلك في المدلول النصي، ولقوله ))لا تنقض(( ظهوران:

 بناء على اليقين.الالأول: ظهور في 

 الراني: ظهور في لزوم الإتيان للمشكوك متصلًا.



 (431).....................الحادي عشر.....................الجزء  

وأدلة الاحتياط معارضة من الجهة الرانية في خصوص الركعات، فيعمل 

لما تقدم في محله: من أنه  في غير الركعات؛ –أيضاً  –بظهوره الأول والراني 

إذا إنعقد الظهور للدليل يخرج عنه بمقدار قيام حجة أخرى على الخلاف لا 

 .1أزيد

: ولا حاجة هاذا التطويل بعد إن قدمنا إن قوله قام فأضاف ظاهراً أقول

ظهوراً قوياً في الوصل، وحشر أدلة الاحتياط كان على اااس إن المراد من 

 اءة، ومر أنه خلاف الظاهر أكيداً.اليقين هو اليقين بالبر

نعم لو التزمنا بكون المراد من اليقين، وهو اليقين بالبراءة كان لما ذكره 

 المرحوم المشكيني وجه وجيه، هذا أولًا.

وثانياً: لعل الأمر بالفهم هو إن لو كان المقصود من الرواية الااتصحاب 

 تنقض اليقين بالشك، بلا فحينئذ لاكتفى الإمام )عليه السلام( بالفقرة ولا

حاجة الى اردافها بالفقرات الأخرى وهي لا يدخل الشك في اليقين ولا يخلط 

احدهما بالآخر، فإن هذه الجملات تدعو الى احتمال إن مقصود الرواية هو 

الارشاد الى قاعدة الاشتغال اليقيني يستدعي الفراغ اليقيني وكأنها تريد القول 

بالركعة الرابعة يلزمه تحصيل اليقين بفراغ الذمة بعد  بإن الشاك في الاتيان

 علمه باشتغاهاا ولا يحق له الاكتفاء باحتمال الفراغ.

وتحصيل الفراغ يكون بالاتيان بالركعة المنفصلة، وبذلك تكون الرواية 

 .2أجنبية عن الااتصحاب

                                                 
1

  446ص 4( تعليقة المشكيني على الكفاية ج
2

 ( ذكره الشهيد الأول )قده( في الحلقة الثالثة ص



 (432........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 : أن لو الم إرادة هذه القاعدة العقلية، فنتيجته رفع اليد عن هذهوفيه

فراغ ذمته منها، ولكنه مدفوع بقوله )عليه  الصلاة، والاتيان بصلاة أخرى بيقين

السلام( ولا تنقض اليقين بالشك، يعني لا ترفع اليد عن الركعات الرلاثة 

المتيقنة بسبب الشك في الرابعة، وقد فسر بدخول  الشك فيها، وصيرورتها 

 تيقن.مشكوكة، وخلط الشك باليقين، فلا هو يشك ولا هو ي

كما أنه لا يعين الإتيان للركعة المضافة منفصلة أو متصلة فكما يحصل 

الفراغ باتيانها متصلة كذلك يحصل باتيانها منفصلة، فيحتاج الأمر الى معين 

 كونها متصلة، ولذا قلنا إن قوله قام فأضاف ظاهر في إتيان الرابعة متصلة.

فإن اليقين المطلوب هنا هو ما  هذا مضافاً الى أنه لو أريد القاعدة المذكورة،

يراد تحصيله من قبل المكلف لا أنه الرابت بالفعل، وهو ما أشار إليه)عليه 

 السلام( بقوله لا تنقض اليقين بالشك.

كما إن أرادة القاعدة المذكورة بجعل اليقين، هو اليقين باشتغال الذمة 

 بالصلاة ولا قرينة في الرواية على كونها هو المراد.

ذكره من كون الجملات المردفة تلميحاً الى لزوم الفصل وعدم جواز  وما

 الفصل .. الخ

غير اديد إذ على ما ذكره من الفصل يلزم الإدخال للشك فيما تيقنه من 

الركعات الرلاثة، وادخال الركعة المشكوكة فيه حتى ااتدعى الاتيان بركعة 

وأما الوصل فلم يخلط  منفصلة، وهو ايضاً خلط للشك مع اليقين فكان الفصل



 (433).....................الحادي عشر.....................الجزء  

شيئاً مع اليقين بالرلاث، فيقوم ويأتي بأخرى فما ذكره كان على ما قلناه أولى 

 لا على ما قاله.

وثالراً: ما ذكره في العناية: لعله للإشارة الى أن أصل الإتيان بالرابعة لو 

كان هو بمقتضى الااتصحاب لعدم الإتيان بها لوجب الإتيان بها موصولة كما 

 .1قطع بعدم الإتيان بها لا الإتيان بها مفصولة إذا

أقول: وهذا معناه رفع اليد عن إطلاق لا تنقض .. وأنه ظاهر  إن لم يكن 

نص في كون المضاف من الركعة هو المتصل لا المنفصل، وهو معنى ااتصحابها 

جعلها مصاحبة لبقية الركعات في تشكيل الصلاة، ولو كانت منفصلة، فانطباق 

 حاب عليها غير واضح.الااتص

                                                 
1

  71ص 5( العناية ج



 (434........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 فهرست المتن

................... 

 3 امكان التمسك بالبراءة النقلية لرفع جزئية الجزء المشكوك
 12 تنبيهات.. الاول: الشك في الشرط

 19 الثاني: نقيصة الجزء سهوا  
 26 الثالث: في حكم الزيادة عمدا  او سهوا  

 32 الرابع: العجز عن الجزء او الشرط
 40 عدة الميسورقا

 49 الاستدلال بالحديث الثالث على القاعدة
 60 دوران الامر بين الجزئية والشرطية -تذنيب

 61 الفرق بين المانعية والقاطعية
 133 خاتمة في شرائط الاصول العملية

 134 ما يشترط في جريان الاحتياط
 134 دفع توهم كون التكرار لعبا  بامر المولى

 139 البراءة العقلية ما يشترط في
 149 التبعة والاحكام للعمل بالبراءة قبل الفحص

 155 وجوب التعليم نفسي
 158 في صحة العمل وعدمه -الكلام في الاحكام

 174 شرطان اخران للبراءة
 193 الحكم المنفي بقاعدة لا ضرر

 196 في النسبة بين دليل لا ضرر وادلة الاحكام الاولية
 197 ن دليل لا ضرر وادلة الاحكام الثانويةفي النسبة بي

 198 دوران الامر بين الضررين
 327 فصل في الاستصحاب

 336 هل الاستصحاب مسألة اصولية او فقهية
 344 الاستصحاب الجاري في الاحكام الشرعية

 356 كيفية استصحاب حكم الشرع المستكشف بحكم العقل



 (435).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 361 هوالاقوال في -موضوع حجية الاستصحاب
 361 الوجه الاول: بناء العقلاء على العمل على طبق الحالة السابقة

 365 الوجه الثاني: ما يتيقن سابقا  يظن ببقائه لاحقا  
 365 الوجه الثالث: دعوى الاجماع على حجية الاستصحاب

 369 الوجه الرابع وهو عمدة الاخبار
 376 ضعف احتمال اختصاص قضية لا تنقض بالوضوء

 381 صيل الشيخ الانصاري )قده( بين الشك في المقتضي والشك في الرافعتف
 382 ايراد المصنف على الشيخ )قدهما(

 390 الكلام في هيئة لا تنقض
 402 الصحيحة الثانية لزرارة

 411 -الصحيحة الثانية -الاشكال على الرواية
 419 تسليم ان الشرط هو احراز الطهارة لا نفسها

 427 رة الثالثةصحيحة زرا
 



 (436........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 فهرست البحوث والتعليقات

      ................................. 

 6 ما ذكره المصنف تعليقه على االكتاب
ما ذكره المحقق الخوئي )قده( من عدم صحة الرجوع الى البراءة الشرعية في حال 

 وصول الغرض بالعلم الاجمالي، وجوابه
9 

 10 وهو صحيح -تعليق العناية على المصنف
 10 تفسير الامر بالتدبر جيدا  

 15 مقولة العناية: تقسيم الجزء الى ذهني وخارجي.. وفيه خلط
 17 ايراد العناية، انصاف الاجزاء التحليلية بالوجوب اصلا ، والايراد عليه

 18 بيان وجه التامل في كلام المصنف
 21 الادلة الاجتهادية تفسير المشكيني لكلام المصنف.. ثم لا يذهب عليك..

 22 وجه اخر للعناية في امكان توجيه الخطاب الى الناسي
 23 ما يلاحظ عليه

 24 الايراد على امكان توجيه الخطاب للناسي بعنوان ملازم له
 27 للانصاري )قده( -تصور الزيادة للجزء على وجوه

 28 تعليق العناية على وجه تسوية المصنف بين الجهل والتشريع
 30 بيان بعض عبارات الكتاب

 36 استقلال العقل بالبراءة عن الباقي
 36 -للانصاري -استصحاب وجوب الباقي من القسم الثاني لاستصحاب الكلي

 36 تشبيه العناية لوجوب الباقي
 37 ملاحظات على ما ذكره العناية

 43 بيان المشكيني لمراد المصنف من الاستدلال بالحديث
 46 لى ما ذكره )قده(تعليقنا ع

 47 بيان الفهم وتوجيهه
 52 ما نقله في العناية عن الرسائل من الاشكالات على الاستدلال بالخبر

 54 رد العناية للوجوه الاربعة
 54 تقييم ما اجاب به



 (437).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 57 ما ذهب اليه المصنف من تعذر الشرط لا يمنع عن صدق الميسور على الفاقد
 58 شرح الامر بالفهم

 63 وران الامر بين الاقل والاكثر الارتباطييند
 64 الاقوال في المسألة

 64 هل ان الشك في الاكثر بدوي او المقرون بالعلم الاجمالي
 66 الاستدلال على الاحتياط بوجوه

 67 ما افاده شيخنا الانصاري )قده( من عدم الانحلال.. ورده
 69 فلا يرد ما ذكرلو اختار الشيخ الانصاري الانحلال الحقيقي 

 70 الجواب الثاني.. ورده
 70 ما اجيب عنه من قبل النائيني )قده(

 73 وجه اخر لمناقشة الوجه بالاحتياط.. ولكنه ليس على ما ينبغي
 74 الثالث.. والجواب عنه بامور

 76 الرابع.. على مسلك صاحب العروة وهو لزوم الانبعاث عن شخص الآمر
 79 لمحقق العراقي )قده(ما ذكره ا -الخامس

 80 الايراد على ما ذكره )قده(
 82 بامرين -ما اجاب به الشيخ الفياض

 83 دفع ما ذكره الفياض من الاعتراض على العراقي
 83 اجابة العراقي )قده(

 84 ما يرد على الوجه الذي ذكره العراقي عند الجواب
 85 الايراد على جوابه الثاني )قده(

 89 ر بين الاقل والاكثر الارتباطيين في الشرائطدوران الام
 90 التفريق بين الشروط الراجعة الى المتعلق والشروط الراجعة الى التكليف

 90 اعتراض العراقي )قده( على جريان البراءة مطلقا  
 91 الجواب عما ذكره

 93 دوران الامر بين التعيين والتخيير العقلي
 93 الاكثركون المسألة صغرى للاقل و 

هل تجري البراءة عن اكرام الانسان والنتيجة هي التخيير او الاحتياط بوجوب اكرام 
 فيه تفصيل -وهو مطلق الحيوان -خصوص الانسان الخاص وبين العام

94 



 (438........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 96 الاول ان تحليل مطلق الحكم الى عام وخاص غير سديد -تعليقان
 97 دوران الامر بين التعيين والتخيير الشرعي

 97 مباني تصوير الوجوب التخييري
الاولى للنائيني  -محاولتان لاثبات التعيين على مبنى الوجوب المشروط بترك الاخر

 )قده(
98 

 99 للعراقي )قده( -المحاولة الثانية
 100 الايراد على ما ذكره )قده(

 100 لصاحب الكفاية -المبنى الثاني
 101 الجواب عنه

 101 ول ونقدهالا -جواب الشيخ الفياض
ما عن المحقق العراقي )قده( من ارجاع الوجوب التخييري الى عدة  -المبنى الثالث

 وجوبات، ونقده
104 

امور عامة حول الاقل والاكثر.. الاول: هل يمكن التمسك بالاستصحاب في هذه 
 المسألة

105 

 105 ما اشكله المحقق الخوئي )قده(
 107 فظه الله(عن الهاشمي )ح -الجواب عما ذكره

 108 الصحيح في الجواب
 108 الاستدلال بالاستصحاب المثبت للبراءة

 دوران الامر بين الجزئية والمانعية.. وفيه قولان -الامر الثاني
 القول الاول: انه من دوران الامر بين المتباينين

109 

 110 القول الثاني.. ودفعه
 113 كثر في الشبهات الموضوعيةالامر الثالث: دوران الامر بين الاقل والا 

 114 منع المحقق النائيني )قده( امكان تصوير الشبهة الموضوعية في الواجبات
جواب الشهيد الصدر )قده( عما ذكره المحقق النائيني )قده( ودفع شيخنا الفياض 

 جوابه
115 

 116 امكان تصوير الشبهة بلحاظ حالات المكلف
مر بين الاقل والاكثر الارتباطيين في المحرمات وهل هي الامر الرابع: في دوران الا

 نفس نتيجة الواجبات.. فيه قولان
117 



 (439).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 118 تعليق شيخنا الفياض )حفظه الله( عما ذكره الشهيد الصدر من الفرق بين المسألتين
 120 الملاحظة على ما ابرزه الشيخ من نقطتي الفرق

 121 ه وجهان حقيقي وحكميالانحلال للعلم الاجمالي في المسألة.. في
 122 مناقشة الشيخ الفياض )حفظه الله(

 123 الصحيح ما ذكره شيخنا الفياض )حفظه الله( في تحرير محل النزاع
 125 الامر الخامس: اطلاق الجزئية للناسي

 126 تعليق البعض من المحققين على المشهور القائل باطلاق دليل الجزئية
 127 ري )قده( من الاشكال على تكليف الناسيما اثاره شيخنا الانصا

 128 ما اجيب عن امكانية تكليف الناسي
 130 وجواب بعض المعاصرين -عدم تشكل علم اجمالي بالمرة

 131 للشهيد الصدر )قده( -الجواب الثاني عن شبهة عدم امكان تكليف الناسي
 131 الايراد على ما ذكره

 135 موراد حسن الاحتياط
 135 نحلال قادحا  في حسن الاحتياط لا في نفسه هل الا

 136 للخوئي )قده( -لا اثنينية بين الاحتياط وحسنه
 137 جواب الفهم

 142 عدم جريان البراءة العقلية في الشبهة الحكمية الا بعد الفحص بحد اليأس
 143 هل يحكم بالبراءة في الشبهة الموضوعية قبل الفحص

 143 لشبهة الموضوعيةهل يشترط الفحص في ا
في الشبهات التحريمية لا تجري البراءة حتى بعد الفحص بحد اليأس كما في الدماء 

 والفروج مع بقاء الشبهة
144 

 145 الشبهة الموضوعية الوجوبية على قسمين
 146 تفسير الفهم

 147 يجب الفحص في التخيير العقلي مطلقا  
 152 م يكن حراما  واقعا  يعاقب او لا  فيه قولانلو شرب العصير العنبي من غير فحص ول

 152 ما ذكره المصنف في الحاشية من وجوب تعلم التكاليف قبل الوقت والشرط
 153 والملاحظة عليه -ما علق عليه في العناية

 154ما اجاب به في العناية عن تصحيح العقاب للواجبات المشروطة او المؤقتة.. والايراد 



 (440........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 عليه
 155 الفهمتفسير 

 164 ما يقال في تلازم صحة العمل وسقوط العقاب.. شرعا  وعقلا  
 164 ايراد المحقق الخوئي )قده(

 165 دفع الايراد الاول للمحقق الخوئي )قده( وكذا الثاني
 167 الملاحظة على ما ذكره المحقق الخوئي )قده(

 168 والايراد عليه -ما ذكره في العناية من الجواب
 168 يح في الجواب هو ما اسسناه من توسيع دائرة الطاعةالصح

 169 غرابة ما ذكره السيد الخوئي )قده( من تخيير الجاهل بين القصر والتمام
 169 الايراد على الماتن القائل )مع تمكنه من التعلم.. فقد قصّر....(

 170 تفسير وتوضيح كلام الماتن )لا بأس بالقول به ولو دل عليه دليل...(
 170 جواب الشيخ جعفر كاشف الغطاء )قده( من الالتزام بالترتب

 171 جواب المحقق النائيني )قده( عنه
 171 دفع السيد الخوئي ما ذكره النائيني )قدهما( من الاجوبة

 172 عدم معقولية الترتب في المقام
 177 لى اقسامما ذكره المحقق الخوئي )قده( من ان ترتب الالزام على جريان الاصل ع

 178 خروج القسم الاول
 180 قول الماتن )الا انه حقيقة لا يبقى لها مورد...(

 182 عدم وجاهة تفسير المشكيني )قده( لكلام التوني )قده(
 182 عدم تقييد اطلاق )من اتلف مال غيره..( بحديث الرفع

 183 ما ذكره الفاضل التوني من شرط ثالث للبراءة
 184 العبادة بالاصلاثبات اجزاء 

 184 توضيح الامر بالتدبر
 199 شرح الامر بالتامل
 قاعدة نفي الضرر

 في بيان مدركها -الجهة الاولى
200 

 203 وذهاب المحقق الخوئي )قده( الى تعارضها -نقلت الرواية على وجوه
 204 نقد ما ذكره المحقق المذكور



 (441).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 205 ي الاسلام(الرد على المحقق المذكور في دعوى زيادة )ف
 207 في فقه الرواية

 208 المراد من كلمة )لا ضرار(
 209 ذكرها السيد الشهيد )قده( -احتمالات صيغة مادة ثلاثة

 211 تعليق السيد الشهيد على كلام الاصفهاني )قده(
 213 ما يرد على كلام الاصفهاني )قده(

 216 التحقيق في باب المفاعلة
 216 لةاحتمالات باب المفاع

 217 مباينة الضرر مع الضرار
 219 كلمة )لا( الداخلة على الجملتين.. وموارد استعمالاتها

 المراد من النفي في الحديث
 الاول: النهي عن شيخ الشريعة الاصفهاني )قده(

220 

 222 الثاني: المراد نفي الحكم بلسان نفي موضوعه
 225 الثالث: المراد نفي الضرر غير المتدارك

 226 وهو مختار الانصاري )قده( -الرابع: نفي الحكم الناشئ من قبله الضرر
 230 شمول الحديث للاحكام الترخيصية

 231 بيان المحقق الخوئي )قده( استفادة تحريم الاضرار
 232 انطباق قاعدة لا ضرر على قصة سمرة

 والجواب من وجوه -كيفية الاستدلال بالفقرة في غير مورد القصة
 الوجه الاول: عن المحقق النائيني )قده( وعدم تماميته

232 

 233 الثاني عن الشيخ الانصاري )قده(
 234 الملاحظة عليه

 234 الثالث: للسيد الشهيد )قده(
 235 صحة الجواب تتوقف على جعل الدخول على الغير من هتك الحرمات

 236 توضيح )في كون الحكم ضرريا ...(
 237 رة ولايتي من قبل النبي صلى الله عليه وآله وسلمالامر بقلع الشج

 240 ابتلاء الحديث بكثرة التخصيصات
 243 جواب المحقق الخوئي )قده( عن اصل الاشكال



 (442........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 244 ويلاحظ على ما ذكره )قده(
 244 للمحقق النائيني )قده( -وجه عدم شمول الحديث لاصل الحكم الضرري

 245 )قده( الايراد على ما ذكره النائيني
 246 جواب السيد الشهيد عن جواب النائيني )قده(.. ونقده

 248 الضرر في القاعدة شخصي او نوعي
نقد المحقق الخوئي )قده( للمشتهر في ان الضرر في العبادة شخصي وفي المعاملة 

 نوعي
248 

 249 الصحيح في كون الضرر شخصي
بالاحكام الالزامية الوجودية.. فيه هل يشمل الحديث الاحكام العدمية او هو مختص 

 قولان
 القول الاول: عدم الشمول للنائيني )قده(

250 

 251 مناقشة شيخنا الفياض )حفظه الله( لجواب السيد الشهيد عن النائيني )قدهما(
 252 دفع المناقشة

 253 تقسيم صاحب العناية الاحكام العدمية الى قسمين، والملاحظة عليه
 254 واجيب عنه، وتعليق الفياض -نفي نفي الحكم الترخيص يعني

 255 نقد التعليق
 255 وايراد بعض المحققين )قدهم( -الجواب الثالث عن عدم الشمول

 256 الجواب عن شمول اطلاق الحديث للاحكام العدمية
 257 الملاحظة على كلامي المجيب والمجيب عليه

 258 لاحكام العدمية يلزم منه تاسيس فقه جديدما ذكره النائيني )قده( ان شمول الحديث ل
 258 تعليق بعض المحققين عليه

 259 تعليق شيخنا الفياض )حفظه الله(.. ودفعه
 260 لا مانع من ثبوت الضمان بالقاعدة.. وما علق عليه.. وهو غير واضح

تطبيق القاعدة في باب الضمان لاثبات الضمان في التلف للمال سهوا .. للمحقق 
 الاصفهاني )قده(

260 

 261 ما اجيب عنه
 262 عدم صحة الاجابات

 263 هل يمكن التمسك بالقاعدة لاثبات الطلاق



 (443).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 264 تعليق الشيخ الفياض )حفظه الله( ان العدم لا يستند الى الشارع
 265 وجواب التعليق

 265 جواب المحقق السيد الشهيد )قده( عن عدم جواز الطلاق
 266 )قده( مناقشة ما ذكره

 266 جواب شيخنا الفياض )حفظه الله(.. ونقده
 267 الاعتراض على تقريب ثبوت الطلاق للحاكم

 268 امكانية الاستدلال بالقاعدة على اثبات حكم شرعي
 269 والملاحظة عليه -تقريب السيد السيستاني )حفظه الله( لكون الطلاق بيد الحاكم

 اقع على الزوجة مع الضرر الواقع على الزوجالاول: تعارض الضرر الو  -امران
 الثاني: ما ذكره النائيني )قده( من انشاء فقه جديد

270 

 271 احتمالات المراد من تلك العبارة
 شمول القاعدة فيمن اقدم على الضرر او لا 

 الوجه الاول: للاستدلال على الشمول.. للسيد السيستاني )حفظه الله(
272 

 273 قولنا في ذلك
 274 للمحق الاصفهاني )قده( وتأمل السيستاني فيه -الوجه الثاني

 274 تضعيف الجواب عنه
 275 تقريب منع الاقدام على الضرر

مناقشة شيخنا الفياض )حفظه الله( لجواب الشهيد الصدر في الفرق بين مورد الغبن 
 ووجوب الغسل

276 

 277 عليه محاكمة الامر والحق مع الشيخ الفياض، مع الايراد
 ومسائله ثلاث -في تعارض الضررين

 الاول: في دورانه بين شخصين.. للخوئي )قده( والجواب عنه
280 

 280 الفياض يذكر اشكالين
 281 دفع الاشكالين.. والدفع الاول غير تام

 282 دفع الثاني من الاشكالين
 282 -بفعل ثالث -الثاني: ان يكون التضرر من غير المالكين

 282 حقق الخوئي )قده( والحكم بالتخيير، والرد من السيد السيستاني )حفظه الله(الم
 283 واجاب الخوئي عنه -استناد الضرر لآفة سماوية -الثالث



 (444........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 284 ما اجاب به شيخنا الفياض )حفظه الله(.. مع نقده
 285 التحقيق في المسألة

 287 يه احتمالات ثلاثةف -المحتمل للخسارة من ايقاع الضرر على احد المالين
 289 للسيد السيستاني )حفظه الله(.. ونقده –عدم استقرار سيره على التنصيف 

مسألة فقهية: دوران بين تضرر شخص فيما لو لم يتصرف وتضرر جاره فيما لو 
 تصرف.. والكلام في مقامين

 الاول: في تعارض قاعدة الضرر مع قاعدة السلطنة

290 

 293 بعض التعليقات
 295 الجواب عما ذكره المحقق النائيني )قده( من عدم اجتماع مورد القاعدتين

 295 عدم معقولية كلامه لا ضرر على لا ضرار
تفصيل المحقق العراقي )قده( بين تصرف مستلزم لتلف مال الغير او تلف صفة من 

 صفاته
297 

 297 ما ذكره من النقض غير صحيح
 298 جهتا نقصان المالية

 299 يق شيخنا الفياض )حفظه الله( على ما ذكره السيد الشهيد )قده(تعل
 300 الملاحظة على ما ذكره.. والايراد عليه

 معارضة قاعدة لا ضرر مع قاعدة السلطنة
 الاستدلال على اطلاق السلطنة

303 

 304 رد ما ذكره السيد السيستاني من عدم صحة حديث )الناس مسلطون على اموالهم(
نى لما ذكره البعض بأن مفاد القاعدة لو تمت، ليس بأزيد من عدم محجورية لا مع

 المالك في تصرفاته
305 

 306 واجابة السيد الشهيد عنه -كلام للمحقق العراقي )قده( حول قاعدة السلطنة
 307 للشيخ الفياض كلام حول القاعدة.. ونقده

 308 بجانب التصرف ما ذكره شيخنا الفياض )حفظه الله( لو سلم اختصاصها
 نسبة القاعدة الى ادلة الاحكام الاولية.. فيها قولان

 الاول: مختار السيد الخوئي )قده(
310 

 312 الجواب عنه
 313 جواب اخر لشيخنا الفياض



 (445).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 313 جواب للسيد الشهيد عن اصل التقريب
 314 والحق مع السيد الشهيد )قده( -ايراد الشيخ الفياض عليه

عة من الفقهاء الى كون التعارض من النوع غير المستقر، منهم المحقق ذهاب مجمو 
 الخوئي )قده(

315 

 317 ما بيّنه الشيخ الفياض )حفظه الله( من حكومة النظر
 318 مناقشة نكتة التقديم وانها بملاك التعارض بين الدليلين

 318 عليهمناقشة شيخنا الفياض )حفظه الله( على بيان التقديم وعلى الايراد 
 321 التعليق على ما ذكره

 323 ايراد المحقق السيد الشهيد )قده( على ما ذكره المحقق النائيني )قده(
 324 وتعليقنا على ما ذكره -تعليق شيخنا الفياض على الاخير من الاشكال

 324 ما ذكره بعض المعاصرين من تفريق النائيني )قده( بين الحكومة والتخصيص
 325 على دليل اشتراط الطهارة بالحكومة او لا  -الطواف بالبيت -تقديم حديث

 325 مذهب شيخنا الفياض انه ليس من الحكومة
 326 نقد ما ذكره

 330 ما ذكره المشكيني )قده( هل للاستصحاب حقيقة واحدة
 331 محاولة الاخوند لارجاع تعاريف الاستصحاب الى معنى واحد غير تام

 333 م ذكر تعريفين للاستصحابمحاولة بعض الاعلا
 334 لابد من اصلاح التعريف بضم قيد )في الزمن اللاحق(

 335 بيان كون الاستصحاب قاعدة فقهية لصاحب العناية
 339 دفع ما ذكره المرحوم المشكيني في القاعدة الفقهية

 340 التمييز بين الاستصحاب وقاعدة اليقين وقاعدة المقتضي والمانع
 348 ه المصنف من اعتبار امرين في الاستصحابما ذكر 

 354 في استصحاب نفي الاحكام العقلية
 355 ما يمكن للشيخ الانصاري )قده( من الجواب

 359 توجيه التأمل الذي ذكره المصنف )قده(
 363 شرح مراد المصنف من التأمل

للظن بالبقاء فعلا ما اجاب به في العناية عن دعوى المصنف بمنع اقتضاء مجرد الثبوت 
 لا نوعا  

366 



 (446........)...................صول......الوسيط في علم الأ   

 367 غرابة ما ذكره
 368 رد صاحب العناية دليل المصنف الثاني.. وفيه

 372 ما اشار اليه في النعاية حول الاستدلال بصحيحة زرارة الاولى
 373 التعليق على ما ذكره

 374 اليقين بالوضوء غير مترتب على عدم اليقين بالنوم
 378 هتفسير الفهم من وجو 

 378 هل ان كون اللام عهدية تستوجب الاختصاص
 380 عدم التفات صاحب البيان ان )من وضوئه( من كلام الامام

 385 ما استدل به الشيخ الانصاري على التفصيل بين الشك في المقتضي والرافع
 387 عدم استبعاد كون النقض مسندا  الى نفس اليقين

 388 اعدة اليقينما يقال من نظر الرواية الى ق
 389 لا اثر لقاعدة اليقين في الرواية

 395 تعليق العناية على المصنف بقوله )لا يقال(
 396 النهي عن النقض ليس على حقيقته

 399 ايقاع التصالح بين الشيخ والمصنف
 399 تفسير الامر بالفهم

 400 ما ذكره من الامر بالتأمل وبيانه
 405 ن من الفقرة الرابعة لحجية الاستصحابما استفاده بعض الاصوليي

 405 جواب المشكيني )قده( ودفعه
 406 المحتملات اربعة وليست اثنين، ذكرها المشكيني )قده( في حاشيته

 408 لا بأس بالاستفادة من الصحيحة على الاستصحاب وقاعدة اليقين
 410 الصحيحة على تمام الاحتمالات الا الاول صالحة للاستدلال

 414 وجه التقييد بحين الالتفات
 415 ما اجاب به الاعلام عن الاشكال

 416 كلا الجوابين مدخولان
 417 وجه التامل

 423 لصاحب العناية -التعليل بلحاظ ما قبل الانكشاف
 424 الايراد عليه



 (447).....................الحادي عشر.....................الجزء  

 425 عدم صحة وجه التامل الذي ذكره في التعليقة
 425 دا  بيان المراد ما ذكره من التامل جي

 429 الجواب عن اشكال الانصاري )قده( بامرين
 429 ما ذكره في العناية بأن الصحيحة تكون من باب الاستصحاب

 430 بيان الامر بالفهم
 


